

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Geifal /01 10/6



389

•

# Galliz & Belgii SCRIPTORUM

#### O P U S C U L A S A C R A

Nunquam edita, jam yerò

E MSS. Codicibus Bibliothecarum Galliæ

In lucem prodeuntia.

Cum Effigiebus, vitæquo eorum compendio.

Collectore

#### P. CASIMIRO OUDIN

Presbytero Veteris Instituti ordinis
Præmonstratensis.





Ex Officina PETRI VANDER MEERSCHE.
M. D. C. XCIL

141. K. 21.

#### VETRIC VIALIOUST

Fig. 2 cillar

367171047030



#### VETERUM

Aliquot

Galliæ & Belgii

SCRIPTORUM

#### O P U S C U L A S A C R A

Nunquam edita, jam verò

E MSS. Codicibus Bibliothecarum

Gallie

In lucem prodeuntia.

Cum effigiebus, vitæque eorum compendio.



Ex Officina PETRI vander MEERSCHE.
M. DC. XCIN

:

.

#### INDEX

#### CAPITUM

#### SINGULORUM AUTHORUM.

Hincmari Rhemensis Archiepiscopi de Fonte vitæ.

| ompendium vita buju Authoria.                        | Í               |
|------------------------------------------------------|-----------------|
| Epistola Audradi Episcopi ad H                       | in <b>e</b> ma- |
| Parate rum.                                          | 5               |
| Fittio poetica Audradi Episcopi.                     | 5               |
| Hincmarus ad Audradum de fonte                       | ita. 8          |
| De craatione mundi et hominis, cui D                 | )cu, 111-       |
| fundit vitam.                                        | 9               |
| Praceptum a Deo primo homini impositum, sub pand     | s amit-         |
| tendi fontis vita.                                   | 10              |
| Homo peccans amittit sibi & posteris sontem vita.    | 10              |
| Ad quem revecatur a Deo, per panitentiam.            | 10              |
| Mittit Dem ad revocandum hominem Prophetas, qu       | u nihil         |
| posunt in bac re.                                    | IÍ              |
| Christus fons vita aternus, hominem sua morte redim  | it. 12          |
| Merito exclusum e Paradiso.                          | 12              |
| Quem mors alloquitur, regnaturum ubique terraru      | m. 13           |
| Fons vita restauratur per Christum resurgentem a mod | rtis se-        |
| pulchro.                                             | 14              |
| Portus mortis effringentem.                          | 14              |
| Et eripientem e faucibus draconis homines            | 14              |
| Explicatio mystica Paschatis & ejus dierum.          | 15              |
| Luna hominis figura.                                 | 15              |
| Gelebratio Pajeha probihetur ante lunam. 14.         | _ 15            |
| <b>a</b>                                             | S. Ful-         |

#### INDEX

## S. Fulberti Carnotensis Episcopi in illud Actor: x11.

| Compendium vita bujus Authoris.                            | I         |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| Exerdium Sermonis.                                         | 6         |
| 1. Super Vers. 1. Missit Herodes Ren manus; at quo         | (dame     |
| affligeret de Ecclesia.                                    | 7         |
| z. Super Vers z. Occidit autem Jacobum fratrem Jon         | nnis      |
| gladio.                                                    | 9         |
| 3. Super Vers. 3. Videns autem quia placeret Judais        | ap-       |
| pojuit & apprehendere Petrum.                              | 10        |
| 4. Ibidem. Erant autem dies azymorum.                      | Ιş        |
| 4. Super Vers. 4. Quem cum apprehendisses, missi in c      |           |
| rem.                                                       | 14        |
| 6. lbidem. Tradens quatuor quaternionikus militum c        | ujto-     |
| diendum.                                                   | 14        |
| 1. Expositio pracedentis versus, sub alia significations.  | 20        |
| 8. Ibidem. Volens post Pascha eum producere populo.        | 26        |
| 9. Super Vers. 5. Et Petrus quidem servahatur in com       | cero,     |
| oratio autem fiebat fine intermissione ab Exclesia ad D    |           |
| pro co.                                                    | 28        |
| 10. Super Vers 6. Cumque productumes effet com Here        | des,      |
| in ipsa notte erat Petrus dormieus inter dues medites e    | inc-      |
| tus catenis duabus.                                        | 28        |
| Y1. Ibidem. Et enflodes aute oftenn enfledichant auszerem. | 2.0       |
| 12. Super Vers. 7. Et ecce Angelus Damini aficie , &       | iu-       |
| men refulfit in babitaculo.                                | 30        |
| 13. Ibidem. Percussoque laters Petri , accitauit sum dia   | ws:       |
| Surge velociter : & ceciderunt catena de manibus ejes.     | 32        |
| 14. Super Vers. 8. Dixit autono Angolus ad com: Pra        | •         |
|                                                            |           |
| gere & calcia te caligar tune. Et foct fic.                | 33        |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                    | tibj<br>- |
| vestimentum tuum, & sequere me.                            | 36        |
| 16. Super Vers. 9. Ex minos foquelatur pum, 🖼 mofei        |           |
| · `                                                        | uis       |

## CAPITUM.

\$7. Super Vers. 10. Transfeuntes autem primames secundam custodiam, venerunt ad portam serream, que ducit ad

18. Ibid. Venerunt ad portum ferream qua ducit ad civita-

38

**39** 

44

55

tem se visum videre.

tem.

civitatem, que ultro aporta est eis.

19. Ibid. Que ultro aperta est eis.

| 20. Ibid. Et executes processerunt vicum unum, & contin<br>discossit Augelus ab eo.<br>31. Super Vers. 11. Et Petrus ad se reversus dixit, nu<br>scio verè quia misit Dominus Angelum suom, & erips<br>une de manu Herodis, & de omni expediations plebis J | 48<br>inc<br>ui\$ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| deorum.                                                                                                                                                                                                                                                     | 49                |
| Hermanni Abb: S. Mart, Tornacenf.<br>De Incarnatione Domini,                                                                                                                                                                                                | ٠                 |
| Cap. 4, Quid bomo Deo abstulit. quando de ligno vetito o<br>medit?  Cap. 5. Congrua & decens redampsio natura humana.  Cap. 6. Fix Doc condigna satisfactio per Imarnationem. 2<br>Cap. 7. Quomodo antiqui. Parses anti-logem & post, desid                 | 679-3-60          |
| Cap. 8. De bests Maria destinata ab ascrno, un ad executionem Incornationis concurrence.                                                                                                                                                                    |                   |

# INDEX Cap. 9. Idem locus S. Scripture potest exponi variis modis. Iterum de B. Virgine Maria. 40

Cap. 10. Quomodo nudus Noe Passionem Christi figurave-

| Cap. 11. Author vertit sermonem suum ad B. Virginem, quam deprecatur ut misericordia matrem. 46  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ernaldi Abb: Bonæ vallis, in                                                                     |
| Psalmum cxxxII.                                                                                  |
| Homilia Compendium vita bujus Authoris.  Prima in Vers. 1.                                       |
| Homilia Prima in Vers. 1.                                                                        |
| Ecce quam bonum, & quam jocundum habitare fra-                                                   |
| tres in unum.                                                                                    |
| Homil. 2. in Vers. 2. Sicut unquentum in capite, quod                                            |
| descendit in barbam, barbam Aaron.  14.  Homil. 3. in Vers. 3. Quod descendit in oram vestimenti |
| ejus: ficut ros Hermon, qui descendit in montem                                                  |
| Sion. 20                                                                                         |
| Homil. 4. in Vers. 4. Quoniam illic mandavit Dominus                                             |
| benedictionem. & vitam usque in saculum. 25                                                      |
| Homil. 5. De definitione loci, & multu locorum divisioni-                                        |
| bus, tum de loco panitentia & solitudinis. Ubi                                                   |
| sicut in pracedenti, textu relicto, in plaustrum                                                 |
| Davidis abreptus est: ita hic varia quoque, ne-                                                  |
| gletto textu , trattans vagatur.                                                                 |
| Ejusdem, de donis Spiritus Sancti.                                                               |
| Drologus. 44                                                                                     |

Cap. 1. De Sapientia & intelle ...

praceptum & consilium.

Cap. 2. De consilio secundum quod a Scriptura dividitur in

Cap. 3. Item de Confilio, scilicet secundum quod opus est spiritu confilii, his qui aliis consulere debent. 50 Gap. 4. Quod spiritus consilii Pralatos specialites deceat. 54

Cap.

#### CAPITUM.

| Cap. 5. Quad in tribulatione positis, pernecessarium sit | opus      |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| confilji.                                                | 54        |
| Cap. 6. Item subtilius & altius de spiritu consilii.     | 56        |
| Cap. 7. De scientia ubi oftenditur spiritus scientia qu  |           |
| Christorequievit, ad humilitatem maxime                  |           |
| tinere.                                                  | <b>58</b> |
| Cap. 8. De Spiritu pietatu.                              | 62        |
| Cap. 9. De Spiritu timoris Domini.                       | 64        |
| Cap. 10. De scientia caterisque donis.                   | . 65      |
| Cap. 11. Comparatio septem primorum dierum, cum          | Sep-      |
| tem Spiritus S. donis. Imprimis de f                     | brime     |
| die, comparato cum spiritu sapientia.                    | _66,      |
| Cap. 12. Comparatio secunda diei, cum spiritu int        | clec-     |
| tus.                                                     | 67        |
| Cap. 13. Comparatio tertia dici, cum spiritu consiliu    |           |
| Cap. 14. Comparatio quarta diei , cum spiritu forti      | tudi-     |
| nis.                                                     | 70        |
| Cap. 15. Comparatio dici quinta cum spiritu scientia     | , ubi     |
| Scientia sicut & Suprà, ad bumilitatem s                 | refer-    |
| tur,                                                     | 72        |
| Cap. 16. Comparatio dici sext.e., cum spiritu pictatie.  | 73        |
| Cap. 17. Comparatio dici septima, cum spiritu ti         | moris     |
| Domini.                                                  | 74        |
| Claufula Libelli.                                        | _75       |
| Guillelmi Abb: S. Theod: Rhem:                           | Ex        |
| S, Gregorio Papa super Cantica                           |           |
| Canticorum.                                              |           |
|                                                          |           |
| Compendium vita bujus Authoris.                          |           |
| Super Cap. 1. Vers 1. Osculetur me osculo eris su        |           |
| Ibid. Meliora sunt ubera tua vino.                       | 8         |
| Vers. 2. Adolescentula dilexerunt te.                    | 9         |
| Super Vers. 3. In adorem unguenteram tueram              |           |
| Timus.                                                   | 9         |
| Super Vers. 4. Nigra Sum Sed formosa.                    | 9         |
| Super Vers. 5. Posuerunt me custodens in vi              | •         |
| * 4                                                      | INCANA    |

#### INDEX

| 7     | vineum meam non custodivi.                                                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | Super Vers 6. Indica mihi quem diligit anima mea,                                               |
|       | ubi pascis, ubi cubas in meridie? 10                                                            |
|       | Super Vers. 7. Nist cognoveris to 6 pulchra inter                                               |
|       | mulieres! egredere & abi post vestigia gregum, &                                                |
|       | pasce hados tuos.                                                                               |
|       | Super Vers. 7. Donec Rex in recubitu suo est, nar-                                              |
|       | dus men dedit odorem suum.                                                                      |
| mer   | Cap. 2. Vers. 2. Sicut lilium in Spinas, sie mnica                                              |
| 3720  | med inter filiac. 12                                                                            |
|       | Super Vers. 9. Fulcite me floribus, flipate me ma-                                              |
|       | lis, quia amore langues.                                                                        |
|       | Ibid. Valnerata charitate ego sum. 16                                                           |
|       | Super Vers. 6. Laus ejus sub capite meo, & dex-                                                 |
|       | tere illius amplensbitur me. 18                                                                 |
|       | Super Vors. 8. Ecce venit saliene in montibus, tran-                                            |
|       | filiens colles.                                                                                 |
|       | 3,000,000                                                                                       |
|       | Toid. Similis of dilettus meus capres, himmuleque                                               |
| •     |                                                                                                 |
|       | Super Vers. 9. En ipse fat post parietem nostrum,                                               |
|       | respiciens per sincftrac, prospiciens per cancel                                                |
|       | les. 19                                                                                         |
|       | Super Vers. 19. Surge, propers smics mes, column                                                |
|       | ba mea, formosa mea & veni. Jam enim biema<br>transiit, imber ahiit & recessit, steras apparue- |
|       | transition, imper anut & receipts, states apparties                                             |
| _     | runt in terra, tempus putationis advant. 20                                                     |
| Super | Cap. 3. Vers. 1. In lectulo mes per noctes quasivi                                              |
| •     | quem diligit anima mea, quasivi illum & non                                                     |
| •     | inveni. Surgam & circuite civilation, per vicia                                                 |
|       | & platear queram, quem diligit anima mea.                                                       |
|       | Qualivi illum & non inveni, mevenerum me vi-                                                    |
|       | gites que custodiunt civitatem.                                                                 |
|       | Super Part 6. Our est iles que ajconsis per acjer-                                              |
|       | tum licut virquia jumi, ex aromasious myrine                                                    |
|       | es thuris es univer a dul veris premousaru : 24                                                 |
|       | Super Vers. 7. En lettulum Salomonis Jexaginia                                                  |
|       | fortes                                                                                          |
|       |                                                                                                 |

## CAPITUM.

|       | fortes ambiunt, ex fortissimis Israël.             | 24         |
|-------|----------------------------------------------------|------------|
|       | Super Vers. 8. Omnes tenentes gladios, & ad be     | lla        |
| ••    | dottiffini.                                        | 26         |
|       | Ibid. Uniusanjusque ensis super semur suum, prop   | ter        |
|       | timores nocturnos.                                 | 26         |
|       | Super Vers. 9. Ferculum fecit sibi Rex Salomon     | de         |
|       | lignis libani. Columnas ejus fecit argenteas,      | 76-        |
|       | clinatorium aureum , ascensum purpureum , i        |            |
|       | dia charitate confirmuit propter filias Jora       |            |
|       | lem.                                               | 27         |
| Sáner | Cap. 4. Vers. 1. Quam pulches es amics mes, qu     | -/         |
| ouper | pulchra! Oculi tui columbarum , absque eo qu       | un d       |
|       | intrinsecus latet.                                 |            |
|       | Super Vers. i. Dentes tai ficut grex tensorum,     | 29<br>46   |
|       |                                                    | _          |
|       | condentium de lavaero.                             | 29         |
|       | Super Vers. 3. Sicut nitta coccinea labia tua spon | -          |
|       | & cloquium tuum dulce.                             | 30         |
|       | Super Vers. 4. Sient turvis David collum tum       |            |
|       | qua adificata est cum propugnaculis suis: m        | 116        |
|       | clypei pendent cu câ, omnis armatura fortium.      | <b>3</b> • |
|       | Super Vers. 3. Duo ubera tua sicut binnuli capi    | cæ         |
|       | gemelli, qui pescuntur in liliu, donec espiret d   | 165        |
|       | & inclinentur umbra.                               | 35         |
|       | Super Vers. 8. Coronaberia de Capite Amana,        |            |
|       | vertice Sanir & Harmon, de cubilibus l             | 66-        |
|       | num.                                               | 37         |
|       | Super Vers. 18. Mel & lac sub lingua tud.          | 37         |
|       | Super Vers. 16. Surge aquile & veni sufter, per    | flá        |
|       | bortum meuns, & fluent aromata illius.             | 38         |
| Super | Cap. S. Vers. 2. Ego dormie & cor meune vig        | i          |
| •     | lat.                                               | 39         |
|       | Super Vers. 4. Diloctus mens misit manum su        | ant        |
|       | per foramen, & venter meus intromuit ad tall       | (MZ        |
|       | ejus.                                              | 40         |
|       | Super Vers. 5. Manus mae stillaueruns myerha       | ,          |
| •     | digiti mei pleni myurba probetissima.              | 40         |
|       |                                                    | =          |

#### INDEX

| . Super Vers. 6. Anima mea liquefacta eft                                                   | , at di       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| lettus locutus eft.                                                                         | 41            |
| Ibid. Quasivi & non inveni illum, vocat                                                     |               |
| respondit mibi. Invenerunt me custode                                                       | qui cir-      |
| cumeunt civitatem: percufferunt me, vi                                                      | elnerave-     |
| runt me. Tulerunt mihi pallium meun                                                         | custodes      |
| wurorum.                                                                                    | 41            |
| Super Vers. 11. Caput ejus aurum optimu                                                     | m. 42         |
| Super Cap. 6. Vers. 3. Pulchra es amica mea,                                                | MAVIS &       |
| decora, sicut Jerusalem, terribilis ut                                                      |               |
| ecies ordinata.                                                                             | 42<br>Luc tue |
| Super Vers. 6. Sicut cortex mali punici, s<br>absque occultis tuis.                         | 44            |
| Super Vers. 9. Qua est ista qua progreditu                                                  | r augli       |
| aurora consurgens?                                                                          | 45            |
| Inver Cap. 7. Vers. 4. Nalus tuns lieut turris !                                            | ibani. 48     |
| Super Cap. 7. Vers. 4. Nasus tuns sicut turris !<br>Super Vers. 12. Mane surgamus ad vineau | videa-        |
| mus si vinca floruit, si flores fructus                                                     | parturi-      |
| unt.                                                                                        | 49            |
| Super Cap. 8. Vers. 5. Que oft ista que ascend                                              | it de de-     |
| Suran France Bone me est franceulum                                                         | Cutier car    |
| Super Vers. G. Pone me ut signaculum j<br>tuum.                                             | mper cor      |
| Ibid. Fortis est ut mors, dilectio.                                                         |               |
| Super Vers. 8. Soror nostra parvula est,                                                    | B ubera.      |
| non habet.                                                                                  |               |
| Super Vers. 13. Que habitat in hortis, an                                                   | nici aus-     |
| cultant. fac me audire vocem tuam.                                                          |               |
| Super Vers. 14. Fuge dilecte mi, fuge.'                                                     |               |
| Gualtheri de Castellione Tornac. Canon. 1                                                   | Prapoliti.    |
| Contra Judæos.                                                                              |               |
|                                                                                             | 1             |
| Compendium uita hujua Authoris<br>Prologus.                                                 | •             |
| Dialogi. Libellus Primus.                                                                   | . 7           |
| Libellus Secundus.                                                                          | 24            |
| Libellus Tertino.                                                                           | 44            |
| **************************************                                                      | ••            |
|                                                                                             |               |

# GALLIÆ ET BELGII SCRIPTORUM OPUSCULA SACRA.

#### Opuscula in bis Libro Contental

- HINCMARI Archiepiscopi Rhemensis
  Opusculum de Fonte Vitz.

  Ex MS. Codice Abbatia Florestiensis.
- 8. FULBERTI Episcopi Carnotensis
  Commentarius in Actor. xti. Mist Herodes Rex
  manus, ut quossdam affligeret de Ecclesia &c.
  Ex MS. Codics Abbatia Longipontis.
- HERMANNI Abbatis S. Martini Tornacensis.
  Tractatus de Incarnatione Domini,
  Ex MS. Codice Abbatia Viconiensis.
- ERNALDI Abbatic Bona Vallis ord. S. Benedilli Commentarius in Pfalm: cxxxII. Ecce quam bonum & Jocundum Fratres habitare in unum. &c. Ex MS. Codice Abbatic Longipontic.
- EJUSDEM Libellus de Donis Spiritus Sancti.

  Ex MS. Godice Abbatia Cifercii.
- GUILLELMI Abbatis primum S. Theodorici Rhomensis ac posted Monachi ord. Cistere. Commentarius in Cantica Canticorum. Ex MS. Codice Abbatia Signiaci. &
- GUALTHERI de CASTELLIONE Tornac.

  Canonic. Præpof.

  Libelli tres contra Judæos.

  Ez MS. Codica Abbatia S. Evadii de Branŝ.

#### Charles Tinks.

: .

#### VI AUTORES

HINCMARUS

Archiepiscopus Remensis.

S: FULBERTUS

Episcopus Carnotensis.

HERMANNUS

Abbas S: Martini Tornacensis.

ERNALDUS

Abbas Bonz-Vallis ordin: S: Benedicti.

GUILLELMUS

Abbas primus S: Theodorici Remensir.

Ac postea Signiacensis Monachi Ordinis Cisterciensis.

GUALTHERUS de CASTELLIONE

Canonic, Przpolit. Tornacenlis.

Sive ergo Manducatis, five Bibitis,
Sive aliud quid faciatis,
OMNIA IN GLORIAM DEI FACITE.

1 Cer. 10: 31.

#### Veterum aliquot

# GALLIÆ & BELGII SCRIPTORUM OPUSCULA.

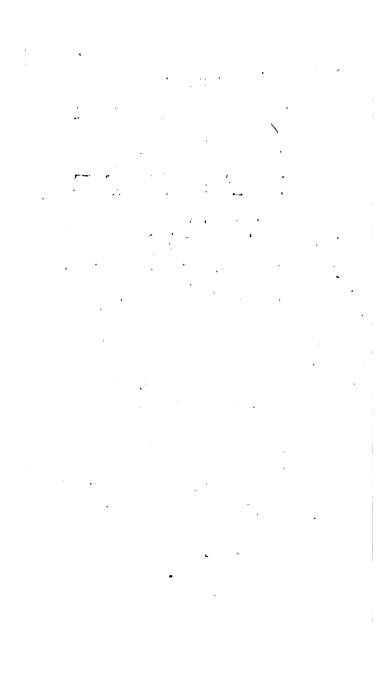


# HINCHARI REMENSIS ARCHIEPISCOPI OPUS CULUM DE FONTE VITÆ.

Ess M. S. Codice Abbatiæ Floressiensis in Tractu Namurcensi.



LUGDUNI BATAVORUM, Ex Officina PETRI vander MEERSCHE. M. DC. XCII.



#### COMPENDIUM

#### VITÆ

#### HINCMARI REMENSIS

#### ARCHIEPISCOPI.

Incmarus Monachus primum S. Dionyfii in Agro Parifienfi, Abbas potleà Reomacenfis, ac anno demum \$44, Rhemenfis ordinatus Archiepifcopus, faculo 9. celeberrimus fuit. Interfuit multis Synodis, Meldenfi An. 845. Parifienfi \$46. Cari-

siacz 848. Suessionensi 851. Tullensi 859. ac Trecensi 867. Carolum Calvum in Australiæ Regem anno 860. Metis, & Ludovicum II. Balbum anno 858. inunxit, anno tandem 882. vivere desiit. Varia de Hincmaro sententia ad posteros, sæculo præsertim nostro pertransiit: aliis, ut Ludovico Cellotio, cæterisque Molinistis, Hincmarum velut ævi sui ornamentum, ad Cœlos inferentibus: ut sceleratissimum atque fraudulentissimum virum, aliis cum Manguino accusantibus: qua de re pluribus agere, nostri non est instituti. Omnia quotquot extabant hujus Opera procuravit imprimi Jacobus Sirmondus duobus tomis in fol. Parisis anno 1645, apud Sebastianum Cramoify fub Ciconiis. De ille Bellarminus & Labbeus in Opere De Scriptoribus Ecclesiasticis. Quibus addo Concilium Duziacense primum, quod purum Hincmari opus est, evulgatum à Ludovico Cellot ex MS. Codice Sirmondi anno 1648. in 4. ejusdem Sebastiani Cramoisy typis. Tum in Conciliis ultimæ impressionis Labbeanæ Parisiensis anni 1671. tom. 8. pag. 1542. & seqq. cum Notic Cellotii & emnibus amborum Hincmarerum Opusculus & Episto-

lis, usque ad pag. 1845. Adde varia quæ in Appendice ejusdem tomi 8. Conciliorum habentur, ut Epistola Lotharii Imperatoris ad Leonem IV. Papam contra Ebbonem pro Hinemaro, cujus gratia pallium petit, quamque Hincmarus ipse dictavit. Habetur illic pag. 193. & apud Ludovicum Cellot in Historia Prædestinatiana pag. 407. cum præludio & notis. Item Epistolam Caroli Calvi nomine ad Adrianum Pontificem, de causa Hincmari Laudunensis, cum rescripto Concilii Duziacensis ad eundem Pontisicem de eodem negotio: quæ absque dubio ejusdem Hincmari Rhemensis fraudes sunt, quas vide in Appendice ad Librum De Causis Majoribus impressum Parisis in 4. anno 2679. apud Franciscum le Cointe, via Jacobæa è regione Collegii Rhemensis. Item Epistolam quam habet Joannes Mabillon tom. 1. Analestorum pag. 59. quibus omnibus Opera Hincmari plurimum ampliantur. Denique scripsit Poema carmine heroico pro more sui faculi, inscriptum De fonte vita ad Audradum Modicum Galliarum Episcopum, anod à me relatum ex itinere belgico, heic productum. Quonam circiter tempore hoc Opusculum Hincmari scriptum sit, ominari licet, ex temporibus Audradi ad quem illud misit, anno circiter 854. vel ultrà. Fuit ille consanguineus Burchardi Carnotensis Episcopi, claruitque familiarissimus Weniloni Senonensi, Hincmaro Remenfi, Amalrico & Leopardulo venerabilibus Galliarum Archiepiscopis. Adfuit Concilio Senomensi anno 853, ut ipse testatur, de quo loquitur Ludovicus Cellot In Historia Gotteschalci Pradestinatiani lib. 4. , cap. 10. pag. 172. his verbis. Lubet animi gratia Re-5, velationes Audradi Modici ex MS. Sirmondi Codice " in Historiam Francorum immissas, huc referre: quæ ., hoc ipfo anno 853. quem nonum induciarum vates , appellat, de Burchardi electione & consecratione sic ", loquuntur. Narrat enim Audradus, se Carolo Regi " præsentibus testibusque principibus Ecclesiarum We-, nilone, Hinemaro, Amalrico, Leopardulo venerabili-

bus Archiepiscopis, mense tertio, retulisse que antea , revelante Christo didicerat : Non fine querela, quòd S. " Martini Basilicam, quod promiserat, non resecisset. Sed ad , provocandam adhuc iram omnipotentis, accersivit quen-,, dam Diaconum nomine Burchardum, qui crat à partibus Lotharii Regis. Lotharius autem narratur In Annalibus Bertinianis tomo 2. Historia Francorum, eodem anno 853. Carolum fratrem invisisse, & ejus filiam è facro fonte suscepisse: unde conjectre possimus venisse cum eo Burchardum atque ab illo Regi commendatum fuisse. Tum idem Audradus. Et commendavit illi Ecclesiam Carnotensem, ut esset in ea Pontifex, ac si nullum ,, in Rozno dignioru nominu Clericum invenire potuisset : Es ,, dixit Weniloni Senonum Archiepiscopo, ut eum ordinaret " Episcopum. Vocavit autem me idem Archiepiscopu, & dixit: ,, Scio ad itam Dei provocandam, Regem nostrum Carolum ,, egisse, ut Burchardum à partibus Lotharii evocaret. & ,, pastorem Ecclesia constitueret. Nam de so per universas ,, Regni bajus Ecclesias , infanda fama & di &u borribilis , divulgata est. Sed si esse posset, ut Dei iracundia non , provocaretur, quia apud saculi causam strenum esse di-, gnoscitur, rogo te omnimodic ut ores Deum, quatenus di-, guetur tibi oftendere, si esse possit ullo modo, ut secundum , ejeu voluntatem Idem Burchardus fieri mercatur Episco-, prus. Nam ego si esse posset, satu hoc vellem, oft enime , mibi consanguineus. Pluribus ille suum tempus declarat In Revelationibus Historiae Francorum Duchenianæ veteri immixtis, tum loco citato Ludovicus Cellotius. Sed hæc fatis funt, ut scripti hujus tempus utçunque defignetur. Ignotum porrò mihi est, cujusnam sedis Episcopus Audradus fuerit, cujus haud meminit Gallia Christiana in Episcopis & Archiepiscopis. Plura de illo Jacobus Sirmondus qui ejus Operum editionem procuravit, anno locoque citatis. Fratres Sammarthani tomo 1. Gallie Christiane in Archiepiscopis Rhemensibus. Ludovicus Cellotius qui acta ejus fingulari opere scripsit, atque

# HINCMARI RHEMENSIS ARCHIEPISCOPI

A D

AUDRADUM MODICUM EPISCOPUM,

LIBER DE FONTE VITÆ.

#### 5

#### EPISTOLA AUDRADI EPISCOPI

#### AD HINCMARUM.

NObilis ingenii linguam facunde poëta, Cœlitis esse tibi dulci modulamine pandis, Dum flagrans animo, virtutum pascua lustras; Dum salientis aque perfundis lumina rore. Ocids hine lectae Lauri succedis & umbræ Pallentis hederæ, necnon & pinguis olivæ: Dans miro nexam capiti de fonte coronam. Denique quos dudum sitientes ire per agros Cernebas miseros, studio storente monebas, 10 Ut (fontis vitæ) clarissima cernere templa Irent, & votis peterent fibi dona falutis. Me quoque jamdudum carum quem ducis Amicum, Talibus Audradum dictis Hincmare monebas: Ut vivas feelix, monitis nanc utere nostris, Rumpe moras, cursu properans quò mœnia cernisa Fons ibi de medio sedis diverberat auras, Et mihi largitur vivos haurire sapores, Atque tibi faciam præcedens, limina pandi. Fillio poëtica Audradi Episcopi.

Credulus his equidem dictis festinus Amici
20 Explorare locum, cernens sed culmina veni.
Sive sides horret dictu, seu sictio fratris
Fama mox facili sancto me clausit ab Imbri.
Vertex chm subito paret de margine bino
Sacratum tereti sontem circumdare saxo,
Si foret emensus, septem bis redderet ulnas
Candida septenis species sulgebat in ulnis,
Ac totidem mixtas nebulis obduxerat Eurus.
Illic dum frustra duodenis atteror horis,

Tugna

#### AUDRADUS EPISCOPUS

Tuque domi placidis celares tempora ramis. 30 Inculare fidem cœpi fahacis Amici, Nec desunt Lacrymæ, cur te præcedere sivi. Occiduis quoque surgebant jam partibus umbræ J Vesper & hesperias ornabat lampade terras. Cum fletu victos oculos per mænia volvo, Vocibus his Dominum, votis iterumque reposcens. O, quicunque loci custos rectorque videris. O Dignare sitim misero restringuere tantam! Mox de sede sacrà vox est allata per auras: Sum rerum custos, sum vivi fontis origo, 40 Sed fine vase suos mortalibus abnegat haustus : Sit cui cognoscas talis compacta figura, Scilicet ut calamis septenis surgat ab Imo, Erigat & fummum distinguens ansa cacumen. Ora quidem totidem colli de vertice flagrent. O quam gratisonis celebrabat talia verbis! Demum quid facerem, docuit sermone paterno. Curre domum, manibusque refer quæ mando, miselle: Aut si pauperies te illud non sinit habere, Invida seu furtim rapuit de nocte noverca, Aut si nulla domi mansit spes inveniendi. Audi confilium, cur his exureris auris? Huc quidam Juvenis, te nocte dieque frequentat Et cipho nostris libamina fundit in aris: Olli nos nostris dedimus viridantia pratis Tecta, quibus maneat jussus, seu prosit Amicis. Cignea jamque sibi costinis atria gyrat, Utitur & claris nostro moderamine limphis, Jam seu dives amat pictis recubare tapetis. Ocius accelerans, illi hæc mea dicta referto. 60 Hospitio sanctam requiem meruisse fideles Sis memor! o Juvenis, nunc & fine fine valeto. Auribus hoc capiat, tectis te vimine textis Temperet atque sitim, somnum sub nocte quietis

Sternat, & harrentes recreet per viscera fibras,

Incipiţ

Et primà cum luce dies dejecerit umbras Molliat argillam, primo vel fole tepescat, Et notà tornet specie, quam novit abunde; Obducat cerà, ceramque recondat arenà, Innocuos ignes juxta mox collocet illud,

70 Æquet lance, metalla placet cum pondere libræ. Quæ commissa sibi meminit, lucrique memor sit Per quæ pollet ovans, nostris vernantibus aulis; Ambabus manibus post omnia follibus esset, Et vacuet formam cerà, repleatque metallo. Post aliquod spatium, vas testis exuat assis, Essigiemque novam ferro dissumiget unco, Concilietque tuis manibus venerabile pignus. Illud huc secum veniens deserre memento, Hoc libabis aquæ sontem salientis ad astra,

80 Insuper & causam reseret, quid yase figurem, Et dubios verbis animos tibi firmet amicis. Interea triplum solvat cum carmine nodum, Quem poterit fusum reserans ornare metallum Hunc tibi mente locans. Olli, sic pangere mando. In geminæ specie lunæ distinguitur orbis, Scilicet obscura claraque sugante tenebras, Luminis & faciem terras dum vertit ad imas, Altera pars coelo, tenebris obducta tenetur. Denique bis septem, lumen mirabile visu

90 Evomit in terris glomerată fronte diebus.
Nam mirum dictu, crefcunt dum lumina Phœbæ,
Instituere Patres nimium solemnia Paschæ.
Sed sursum pallens, ut primum condere lumen
Cœperit, & terris nigră vilescere formă
Ter septem numerant, quos non excedere soles.
Sit sed in his licitum, sanctum solemne requiri
Quid hic Pascha pium numerus, seu Luna figurent
Explicet: & triplum poterit dissolvere nodum.
Hic memor esto, locum Juvenis responsa capessant.

Explicit Epistola Audradi Episcopi.

#### Incipit

#### LIBER DE FONTE VITÆ

#### A B

#### HINCMARO ARCHIEPISCOPO

#### A D

#### AUDRADUM EPISCOPUM.

'Um præsens Juvenis referens hæc ordine justo. Justa refers, agnosco quidem mandata relatis, Immortale decus Domino, Regnumque perenne. Qui mihi dignatur geminas mandare falutes, Ouique dedit vivo faciem perfundere rivo, Vimineasque domus frondenti tegmine cessit: Excipit ac nostri scipho libamina voti, Illius haud dubium nobis præcepta tulisti. Da dilecte manum, mecumque hac nocte quiesce, so Florentemque domum jam nunc fidissimus intra, Atque sedens animum recreato salubribus undis, Utere vel stratis somno, sub nocte tapetis. Coëtera quæque refers, aurora teste facessam. Non meritis indigna tuis tibi gloria crevit Tanta, bonus holpes sacro de fonte bibisti, Namque vales doctis ægrum sanare loquelis. En quæfita manus, quo vis properemus Amice? Nec fraudabo thorum membris, nec pocula labris: Illius æternum maneat per fæcula nomen to Hospitis electi, qui me direxit ad aulam. Sed cum tanta tibi virtus, laudesque manerent: Miror cur tantis voluisti subdere pœnis Me, qui nil nocui, invenem sed semper amavi.

Dicere

Dicere si liceat, placitum culpabo Magistri.
Nam quondam placidis caneres cum vocibus odas;
Me ceu dilectum, mulcebas carmine tali:
Consule festinus, proprize dilecte saluti.
Te quoque paulatim præcedens limina pandam,
Intra quæ saliens sons vivus, verberat astra.

Ficta fides placiti rapuit vestigia pacti,
Condictoque loco veniens incognitus horror;
Bisque quaterque vocans Hincmarum, vocibus addo.
Hauribam vacuas crebra de voce loquelas
Aure, tuque fidem velans, responsa negabas.
Altitonans donec me misit partibus istis,
Cunctaque quæ retuli, docuit sermone paterno.
Confortare precor, violet ne cura quietem;
Sit tibi nunc requies, spatio sub noctis opacæ,
Et veniente die dictis responsa parabo.

Pallida luciferum fequitur jam filia folis
O meus Audrade, folipes fis, fomnia linquis
O venerande nimis, fanum me fomnia linquint
Principio lucis, pacti vel temporis horâ.
Perfice namque precor multum laudabilis hospes,
Pignus: & exponas missum cum carmine nodum.

Incipe nunc mecum cœlestis gratia Carmen

Æterni fontis, ciphri paschalis, Et horæ.

Sit Regi Domino virtus, laus, gloria semper,

Illius & faciem precibus poscamus uterque,

so Sensibus ut nostris aspiret jussa fateri Qui tibi differri jussit sua pocula, donec Æternum fatearis eum, credasque colasque

De creatione mundi & bominu, cui Dem infundit vitam.
Incipe nunc mecum coelestis gratia Carmen

Atterni fontis, ciphri paschalis & horæ.

Vult etenim sciri, mundi qui tempora ducit,

Pontum, telluremque, polosque creavit, & illis

Are subtili sormam speciemque reducit,

Aftris qui cœlos, variis animalibus arva, E grego E grege squammoso fluvios, volucrumque perornat 60 Aëra, post hominem fecit ratione repertum, Talibus & dictis affatur conditor illum.

Praceptum à Deo bomini primo impositum, sub pænæ

amittendi fontis vita.

Quæq; moventur in orbe novo, frondentq; virentque; Omnia trado tibi, mihimet tu subditus esto: Illa tuis vivant, nostris tu condite jussis. Confero multa tibi, nobis tu pauca rependas, Unius ut ligni tangas ne mala memento, Nam te de limo feci, vitâque replevi Ut semper vivas, si non neglexeris illud: Et mecum regnes, senio non fractus in ævum.

70 Quod si de vetità gustaveris arbore malum, Continuo mortalis eris, captivus & ibis, Fonsque tibi vitæ claudetur cum paradiso. Nam te qui terræ dominum concedo manere, Caresre slammivomo, tristi nec torqueo sumo, Horrisonique canis rabiem non cernere cogo, Nec feci gelidum tenebris sentire dolorem; Alterius sugias domini succumbere jussis. Cujus suggestu, misero si riseris actu, Quas retuli supra, merito succumbito poenis.

Homo peccans amittit sibi & posteria fontem vita.

80 Eheu qui primi recinam nunc facta parentis,
Qui sprevit præcepta Dei, vitamque reliquit,
Et mortis domino consensit, & intulit orbi
Atque suis natis, omni sobolique sequenti
Quas meruit pænas, domino mereatur iniquo.
Qui vetiti malum ligni porrexerat Evæ,
Eva viro, mortem cunctisque sequacibus ambo.
Sic homo cum voluit, vitam pro morte reliquit.

Incipe nunc mecum cœlestis gratia Carmen

Atterni fontis, ciphri paschalis, & horæ

Ad quem revocatur à Deo, per pænitentiam.

90 Sed tamen omnipotens rerum cui summa potestas

Quem fecit hominem doluit, miseratus & illum. Duscibus alloquiis & celsa voce reclamat, Quo sugis O sactura mei è per devia vallis Tendis ad ignotas & cœci carceris ædes, Sulphureasque domos, stammas sine sine vomentes. Illic mors inimica sedens tua sunera sarcit, Obvia mille tuo præmittens spicula cordi. Flecte miser cursum, quo sol consurgit eso: Est ubi nostra domus, & vivi sontis origo.

roo Et septem palmæ faciem salientis amictant
Fœcundæ fructu, quarum non poma putrescunt.
Temperies veris, stores & roscida mella,
Et miranda suos emittunt gramina stores,
Pulchrius in toto verum nil gernitur orbe.
Huc plangens lacrymansque redi, veniamq; preceris,
Et votis exposce tibi pia pocula fontis,
Et fructu palmæ peccati vincula solui:
Namque tuæ mortis, tu conseius esse videris.
Hæc celebrante Deo clementi carmine verba,

Sed mortis dominum letali fonte secutus,
Excepit dignas tanto pro crimine poenas.
Hostis ut agnovit revocari carmine vincum,
Fraude dolos acuit, sigitque cacumine culmi,
Mortiserum pomum nexit, calamoque Draconem
Extulit, & virga signum pomo colubroque
Ante patrem prolemque suam: non intulit illis
Vim, quod sponte sua cuncti periere sequentes.
Sic victor serpens, victorum signa levavit,

Et fibi per campos, urbesque domosque petivit
Et nemora, sculpi simulacra, Deumque precari
Se justit, hominumque genus sibi subdidit omne.

Mittit Deu ad revocandum bominem prophetas, qui
nibil possur in bac re.

Incipe nunc mecum coelestis gratia Carmen Æterni fontis, ciphri patchalis, & boræ. Sed Deus æternus hominem servire metallo Indoluit, elegitque viros, quos esse Prophetas Jussit, & errantem docuit revocare parentem. Hi Domini videre domum, sontemque biberunt: Gustavit palmæ fructum, sed nullus eorum.

Vincula nec potuit captivi foluere quisquam, Christus sons vita aternus, hominem sua morte redimit.

Æqualis patri donec de virgine natus
Filius aduenit, homines retinere labentes,
Et revocare sibi mortis de carcere lapsos
Ipse quidem præsens Dominus, hæc verba salutis,
Eloquio dulci saliens sons, intult orbi.
Terrigenæ quicunque sitim restinguere rivo
Vultis, æternum cursim contendite sontem
Unicus ecce Dei sons vitæ, jure perenni
Esseu ounce largos vobis sitientibus imbres.

Namque meas hominum quisquis gustaverit undas, Ultra non sitiet, felix sed vivet in ævum. Cernitis ecce quidem præsenti corpore natum, Me Patris æterni genitum sine temporis hora. De me, deque Patre procedit Spiritus almus, Quem septem palmæ faciem quæ sontis amictant, Multiplici dono distinctæ, mystice signant. Nam dederam mundo vitam, quam respuit Adam, Humano generi gignens lætale venenum, Unde suit totum, morti tenebrisque pererrat,

150 Allum qui feci, jam præsens ipse requiro.

Moritò exclusum e Paradiso.

Eligo namque hominem moriens absoluere leto,
Namque per excessum vitam pro morte reliquit,
Proque suis meritis paradisi perdidit aulam.
Cognitione Dei vacuus, simulacra deosque
Estigiare sibi studuit, dominosque precari.
Hunc ego decrevi, soli mihi subdere colla.
Quid facit? ab suris rapitur deceptus amore,
Utque Deum veneratur eum, cui claustra gehennæ
Inferus.

Inferus & flammæ, tenebrifque obducta vorago 160 Atra manet, fedes spirantibus undique flammis. O factura mei, tristi sub sorte laborans. Quam feci manibus faciem, vitâque replevi, Ad me deflectas: Nam qui voco corpore fumpto Te revocare volens, veni moriturus in orbem. Signifer ille quidem læthi, mortifque repertor Talibus auditis, furiis accensus & irâ, Artibus infimulat fidis; Sat possumus, inquit. Cum mater hominum nostro fine numine tantum Ediderit terris, culpati nescia partus.

170 Conditor ille potens, cœli qui possidet arcem. In terris hominem primum quem fecit, adivi; Difiecique suis clausum quem sepserat aulis Et mihi subjeci, & natos, vulgusque nepotum, Infuper & proprio complevi dogmate mundum. Me fine nec prolem matres genuere markis, Ex quo nostra volens Adam præcepta secutus, Seque suosque dedit nobis servire parentes: Legibus his donec pacto quo nescia fractis, Tantus in orbe puer, nullius criminis hæres

180 Intrat, & antiquas præfumit frangere leges. Dum mihi prostratum, quærit sibi surgere mundum, Hunc ego ter tentans hominem cognoscere purum Arte meâ volui; heu pulsus dubiusque recessi, Ergo decet majora virum sentire pericla. Mors mihi te sociam solito cum scedere jungam, Qui nifi cognoscat femper quid possit amica, Esse potest totum revocet per carmina mundum.

Quemmors alloquitur, regnoturum ubique terrarum. Mors dedit è contra tales de pectore voces. Fædera fi quæris, tecum fum femper ubique, Perfice quod gaudes, totus quam fuscipit orbis, Æmulus ille tuus morfu degustet amaro. Erige, nil tardes, virgam, pomum colubrumque; Quo lato digne Dominus veneraris in orbe,

Lexque manet, priscos subdens tibi jure colonos,
Illius in faciem victricia signa levato.
Humano qui more nisi tua sceptra sequatur,
Sorte ine a calidam divellam corpore mentem.
Tuque potens animam rapies, raptamque tenebis,

Corpus in optata claudetur morte sepultum,

200 Sic quoque cessabit nostros irrumpere fines.

Dixerat, & Dæmon concusso culmine figni Audet in æterno torquendus fulphuris igne Insestare Dei faciem, pomo colubroque.

Fons vitæ restauratur per Christum resurgentum à mortis sepulchro.

Incipe nunc mecum ceelestis gratia carmen

Æterni fontis, ciphri paschalis, & horæ.

At patiens Dominus hominum cui cura perennis,

Signa levat contra lignum, pomumque Deumque;

Pro furto pomi facrum dans in cruce pomum.

Hujus non speciem potuit mors ferre nec hydrus

Moxque fugam caperent, si non vis proxima Christi

Majestasque Dei leviathan prenderet hamo, Et natus hominis mortem moriendo necaret, Qui ponens animam sancto commisir ab ore. Protinus alma jubet, hostis savissima colla

Divinis firingi vinclis; toruumque draconem

Portae mortis effringentem.

Jam tormenta premunt suspecta, trahuntque gementem

Ad portas erebi, Dominus quas obruit, atque
Tartara difrupit. Coeci tunc carceris ædes
Lux Deus irradians, evertit luce tenebras.

Et erspientem è faucibus draconis homines.

O nova captivis facies tunc vila tonantis,
Qui genus humanum rapuit de fauce draconis.

Vincula diffoluit, prædam patrique reduxit,
Armillæque tetras percufit cufpide fauces,
Posse nec indulit fanari vulnus apertum.

. Tane

In/

Tunc mortis morsus prædictus voce Prophetæ • Extitit, & partem rapuit, partemque reliquit. Primus & ad vitam devictà morte triumphans Ter redeunte die post hæc surrexit ab umbris Christus, & e tenebris lumen resplenduit orbi:

Ut sol post tenebras consurgit luce coruscus,
Condere quem densa nunquam potuere tenebra.
Sic Chaos exsuperans Christus, de morte migravit,
Atque pium celebri cum nomine Pascha sacravit.
Quo transivit enim lux est, & vita perennis,
Dans formam nobis tenebris exsurgere posse,
Si tamen illius celebremus dogmatis horam
Lumine quam luna numero signavit & almo.
Inferiora legas, si vis sec carmina nosse.

Explicatio myfica Pafehatis, & ejus dierum.

Perfice nunc mecum coelettis gratia carmen

Æterni fontis, ciphri Pafchalis, & horæ.

Nunc audi frater quæ fit displosio nodi.

In geminâ specie lunæ distinguitur orbis,

Scilicet obscurâ, clarâque fugante tenebras.

Dicitur hac specie pars terræ, parsque polorum,

Lune hominis sigura.

Effigies hominis, manibus plasmata creantis. Hactenus & terris conversum lumen ad illum Vertere luna monet, quæ dum sua lumina terris voluit & ad cœlum, tenebris obducta tenetur.

250 Dat hominis formam, qui dum terrestria quarit, Ingenii lumen terras convertit ad imas: Excipit & vulgi gaudens dum murmure laudes, Dispectus cœlo, tenebris obductus habetur.

Celebratio Pascha prohibetur ante lunam 14. Interea mimimim poterit solemnis haberi, Bis etenim septem glomeratà fronte diebus Evomit in terris lumen mirabile luna,

<sup>•</sup> Ofa 13. V. 14

In quibus est vetitum fanctum solemne requiri. Qui duo, quæ Christum præcedunt tempora signan Ante datam legem primum, sub lege secundum.

260 Per quæ terrigenæ peccati pondere pressi Ingeninm vitæ sibimet conferre volentes, Indigni cœlo, tenebris mersere senectam, Morte nec abjectà, meruerunt cernere Pascha. Sed sursum pallens, ut primum condere lumen Cœperit, & terris nigrà vilescere formà: Ter septem numerant, quos non excedere soles: Sit sed in his licitum, sanctum solemne requiri. Sic lacrymans, primum cœlo cum vertere vitam Cæperit, & terris vilis despectus & esse.

270 Jam cælo clarus, ter septem supputet illud,
Scilicet in mundo, Christi quo gratia sulget
Tempus: & ex toto conversus corde requirat
Pascha salutiferum, celebri ratione repertum.
Deque tenebrosa saliens caligine noctis,
Transeat ad lucem, Christus quam contulit orbi:
Ut sibuente Deo, stelix per sacula vivat.

Ut dibuente Deo, ftelix per fæcula vivat. Perfice nunc mecum coelestis gratia carmen

Æterni fontis, ciphri Paschalis, & horæ. Auxiliante Deo cujus mihi verba tulisti,

280 Arcunum fidei referans, sub nomine Paschæ,
Explicui; triplum potuique resoluere nodum.
Marginis & geminas cecini jam forte figuras,
Clara septenis specie qui fulget in ulnis,
Ac totidem mixtis variatur cortice nigro.
Vos quoque jam sudi, venerabite pignus honoris,
Septenis calamis, horis totidem que ter ornans.
Hoesme quisque sitt, frustra contendit ad vmbras
Æterni fontis, hic est sapientia pascis;
Non interbir enim communica pascis;

Non intrabit enim commercia pectoris atri,

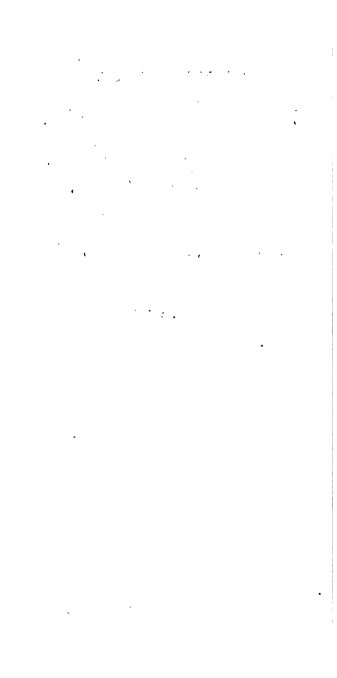
po Subdita peccatis nec mens amplection illans.

Spiritus iple Dei, fed qua dignifimus hofpes
Expurgans vitiis, fepteno munere detat.

Per-

Perpetuoque sibi mansuram dedicat aulam,
Hæc sitiens limphas poterit haurire salubres.
Hoc vas quisquis habet, fontis sestinet ad undas,
Hauriat & sacris fundat libamen in aris.
Cursibus æthereis, sonitus sit maximus orbi,
Qui tegit hunc sonito, monuit me sensibus imis.
Hæc Audrade tibi modulari carmine dulci,
Pignora cara satis, recinas quæ sæpius oro,
Sic quoque felici tractabis gutture sontem
Quæsitum, longo certamine, dulcis Amice.
Maxima dona tibi cælestis gratia consert.
Hæc memor esto mei, sacris cum funderis aris
Obsecro mi srater, nunc sælicissimus esto.

EXPLICIT.







# S. FULBERTI CARNOTENSIS EPISCOPI OPUSCULUM.



5. Fulbertus Carnoteniis Episcopus.

## S. Fulberti CARNOTENSIS EPISCOPI

### TRACTATUS

In illud Actor. x11.

Misit Herodes Rex manus, ut quosdam affligeret de Ecclesia, &c.

Factus in Festo S. Petriad Vincula.

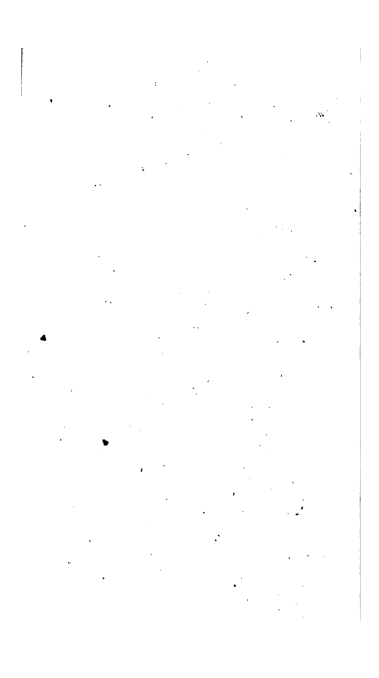
Ex MS. Codice Abbatia Longipontis.



LUGDUNI BATAVORUM,.

Ex Officina PETRI VANDER MEERSCHE.

M. DC. XCII.



### COMPENDIUM VITÆ

## S. FULBERTI CARNOTENSIS





Ulbertus vitæ fanctimonia & eruditione su aztate clarissimus, Guillelmi Aquitanici Ducis favore, primum Pictaviensia Ecclesiæ S. Hilarii Thesaurarius factus, ut fragmentum Historia Aquitanica refert, Idemque leges apud Ademarum

Cabanensem In Chronico. Infignis vita & eruditione, lucernaque ardens à Domino Ecclessæ Gallicanæ candelabro sublatus, Roberti Regis Christianissimi cui gratissimuserat, authoritate, Carnotenlis Episcopus post Rodulphum creatus est, à Lectherico Archiepiscopo & Metropolitano Senonensi consecratus, quemadmodum iple Fulbertus affirmas Epikola 22. ad eundem. Multum amoris atque fidelitatis, tibi Pater cie debere confee, por cujus manum, benedictionem & Sacram unctionem accepi. Is autem Episcopalem gradum affecutus, libertates Ecclesiasticas egregie tutatus est, ut passim significat variis Epistolis, quas ad Pontifices Maximos, Reges & Episcopos scriplit, quarum nonnullæ extant ad Franconem Præfulem Parissensem De extirpandu è manu Laica beneficiu. apud Joannem Pontificem Maximum graviter conqueritur de Rodulfo Comite, Jurium Ecclesiæ suæ pervasorefacrilego, auxilium Apostolicum implorans; Magna, inquit Fulbertus, & praclara Ecclefia pufillus Epifeopui. Episcopatum, ut diximus, favore Roberti Regis, cujus partes contra Constantiam Reginam gnaviter se-

ctatus est, adeptum fuisse apparet ex Epistolà ad eundem, quâ de Godefridi Vicecomitis violentia adversus Carnotensem Ecclesiam, sic conquestus est. Pietatem veftram cum tum fletu cordie & mentie, genua flexi precamur, succurrite sanda Dei Genitricia Ecclesia, cui nos fideles vestros quantum possumu, licet indignos praesse voluistis: quorum à vobis solummodo post Deum in his que ingeruntur molestiu, consolatio & respiratio funditui pendet. Suam porrò humilitatem adstruit his verbis Epistola 68. ad Odilonem abbatem cluniacensem. Decet Pater, ut tu quoque vicissm me tuum servulum de te pendentem, teque non line magnà fiducià respectantem, sacris intercessionibus adjuves. Sum enim valde miserabilit homo, qui cum ad propriam non sufficerem, ad publicam curam, nescio qua seu ratione, seu temeritate perductus sum. Quanta verò amicitia inter ipsum & prædictum Odilonem fuerit, docet Monachus Sylviniaci hæc scribens in vità Odilonis. ·Hoc nomina (Archangeli Monarchorum) consebat eum appellandum in suis Sermonibus & Epistolis, Fulbertus ille sibi pracordialis amicus, Carnotensis Épiscopus, in sanctitate laudabilu, in sapientia mirabilu, in cujus morte studium Philosophia in Francia periit, & gloria sacerdotum pene decidit. Quod autem nonnulli eum Roberti Regis fuisse Cancellarium scribunt, probationis id caret documento, cum reverâ fuerit potius Ecclesiæ Carnotensis tantum Cancellarius. Porrò cum anno 1020. Urbs & Basilica conflagraffent, fundamenta Ecclesiæ sanctissimæ Virginis Fulbertus jecit, eademque miro lapideo fornice & tabulatu perfecit. Quo quidem infigni opere præcipuam apud Posteros sui nominis famam propagavit, pecunias suppeditante imprimis Rege Anglorum. Hoc discitur ex Willelmo Malmesburiensi; lib. 2. de gestis Anglorum. Rex Cnuto ad transmarinas Ecclesias pecunias mittens, maxime Carnotum ditavit, ubi tunc florebat Fulbertsu Episcopui in sanditate & Philosophia nominatissimu. Qui inter catera industria sua documenta, Eccle-

Ecclefia Domina nostra santia Maria, cuju fundamenta juerat, summam manum mirifico effectu imposuit, quane ction pro posse honorificare studens, musicio modulationibus croro extulit. Quanto enim amore in honorem Virginia anbelaverit, poterit conjicere, qui audierit cantus celestia vota Jonantes. Extat inter cætera Opuscula ejus Epistolarum volumen, in quarum una gratias agit Cnutoni magnificentissimo Regi, quòd largitatis suæ viscera in expensas Ecclesiæ Carnotensis essuderit. Sacratissimæ verd Dei genitricis Mariæ servus addictissimus fuit, cujus laudes peculiari libro edidit. Ab ipfa autem tradunt remuneratum. Dum enim morbo fuisset correptus, eadem per visum apparens virgo, sacra ubera ipsi sugenda aperuit, ut testis est Albericus in Chronico ad annum 1022. Florehat Fulbertus Episcopus sanditate & Philosophia nominatissimus, qui fundamenta santte Ecclesie Dei. Genitricis jecit, & eadem perfecit miro lapideo tabulatu qui etiam ab eadem Dei genitrice in infirmitate sua visitatus esse dicitur & de ejus latte santissimo recreatus. Hic enim multo amore & fælicissimo in honorem beata Maria virginie Dei genitricis exarsit: quod ostendunt cantu quos de ea ille edidit, collectia vota sancientes. Inter catera ejus Opera, extat Epistolarum volumen. Et Willelmus Malmesburiensis libro 3. De gestu Anglorum id docet, loquens de Berengario Andegavensi Archidiacono, suo olim in Schola Carnotensi discipulo. Berengarius plane, quamvis ipse sententiam correxerit, omnes quos extotis terris depravaverat, convertere nequivit. Quod Episcopum Carnotensem Fulbertum (quem Domini mater olim agrotum latte mamillarum suarum visa fuit sanare) prædixisse ajunt. Nam. cum in extremis positum multi visitarent, & adium capacitae vix confluentibus sufficeret, ille inter oppositae catervas, oculo rimatus Berengarium, nisu quo valuit expellendum censuit : protestatus immanem draconem prope eune consistere, multosque ad eum sequendum blandiente manu, billico anhelitu corrumpere. Hæc stupenda posteri mirentur, magis quam credant, ex ore duorum istorum restium. Demum è vivis excessit anno 1019, die 20 Aprilis. In quibufdam MSS. anno 1028, tumulatus in nde S. Petrf in valle, magna fanctitatis & doctrina poinione pailim commendabilis, quam utique praeditant Glaber memoratus, Chronica, & Auctores plurimi. Fulberti Epitaphium tale in MS. Codice reperitur. Anno ab Incarnatione Domini 1018: 4. Idus Aprilis. Obiit dilectus Deo & bominibus Pater nofter veneranda memorie Fulbertus, sue tempestatis Pontificum decus, lux praclara mundo à Des data, pauperum sustentator, defolatorum consolator, pradonum & latronum refranator, vis eloquentissimus & sapientissimus, tam in divinis quans in liberalium artium libris. Qui ad restaurationem sancti Templi sue Diecesis, quod ipse post incendium à fundamente readificare coperat, benam partem auri sui V argenti reliquit. Et disciplina ac sapientia radiis locum illum illuminavit, & Clericis suis multa bens fecit. Item leguntur de eodem bæc carmina.

Quem tibi Carnotis concessit sons bonitatis,
Doctrinæ sluvium duplicis egregium,
Pontificum sydus, Fulbertus sulgidus actu,
Vestis pauperibus, victus et assiduus,

Inclusus jacet hic, factus de pulvere pulvis.

Et præstolatur surgere cum reliquis.

Virtutum cultor, vitiorum mortificator,

Auxiliante Deo persitit à puero. Bis denos annos, atque unum, dimidiumque,

Virgo Maria tuæ præfuit Ecclefiæ.
Ingreffurus erat Phœbus, post lumina septem

Taurum, cum moestum deseruit populum.
Ejus Opera singulatim impressa Parisiis anno 1608 tum
postea immissa in tomum xx. Bibliotheca veterum Patrum
Coloniensis Edictionis anni 1618. ubi leguntur Epistola
exixiv. Sermones quidam. Canon de Panisentia muliurum.
Hymni aliquot suni prosis. Tradatus adversiis Judaes no-

sates bane Jacob moriettis prophetiam, Non auferetur sceptrum de Juda, &c. In Christo Domino suisse impletam. Deguibus Bellarminus & Labbeus, quorum in iupolementum addimus extare ejusdem Fulberti Epistolam de rous Exclesion religiose & courte distribuendis tomo 1. Spicilegii Lucæ Dacherii, pag. 827. editionis Parisiensis. Ejusdem quoque nomine apud Surium In probatis Sanctorum onis tomo 6, ad diem 13. Decembris pag. 989. Vita san-Eti Auberti Cameracensis Episcopi, quam etsi mutilam Surius ediderit, habent tamen integram fratres ejus Abbatiæ, quæ nomen iplius in urbe Cameracensi præfert, ut scribunt fratres Sammarthani tomo 1. Gallia Christiana in Archiepiscopis Cameracensibus pag. 233. Item ad eundem Fulbertum Carnotensem Episcopum spectat, Serme de Assumptione Besta Maria Virginis, qui extat inter Opera divo Augustino supposita, in suppositis sermonibus, Sermone cevitt. Col. 343. novissimæ editionis quam procuraverunt his temporibus, P. P. Benedictini Galli congregationis S. Mauri. Denique ejusdem invenimus egregium Tractatum in illud Actorum 12. V. 1. Misse Herodes Rex manue, &c. in Bibliotheca Longipontis Ordinis Cisterciensis in Episcopatu Suessionensi, quem heic subjicimus, ne temporum lapsu intereat. Agunt de Sancto Fulberto fratres Sammarthani tomo 2. Gallia Christiana in Episcopis Carnotensibus pag. 485. quos heic verbo tenus expressimus, ordine tantum mutato. Robertus Bellarminus & Philippus Labbeus, ambo in suis Operibus De Scripteribus Ecclesiasticis. Antonius Possevinus tomo 1. Apparatus Sacri verbo Fulbertus, &cc. Henricus Gandavenlis qui Catalogum suum ab eo incipit authore. Fulbertum liberalium artium suo tempere peritissimum, vieum religiosum, & erea Beatam virginam devotissi- . mum celebrans. Baldericus Noviomenfis Episcopus In Chronico Cameracensi libro 1. cap. 77. Aubertus Mirzus In notis ad librum Henrici Gandavensis De Scriptoribus Ecclesiasticis. Gerardus Joannes Vossus, in Opère De Hiftiricis Latinis. Ci Incipit

#### Incipit

## TRACTATUS S. FULBERTI CARNOTENSIS EPISCOPI.

In illud Actor, 12.

Misit Herodes Rex manus, ut affligeret quosdam de Ecclesia, &c.

Factus, in Festo Sancti Petri ad vincula.

2 Cripturam Sacram recte cum legit intelligit, qui modos locutionum ejus non negligit. Hos autem confiderare non fuffi-Mcit, nisi qui eam meditatione continua frequentavit. Nam sicut homini cuilibet frequentiùs colloquendo, paulatim cuius fit qualitatis, advertimus: Ita & morem Scripturæ Sacræ, fæpiùs eam retractando cognoscimus. Ipsa enim ficut Patrum magisterio edocemur, nonnunquam per hoc quod vituperabiliter juxta Historiam gestum narrat, virtutem laude dignam juxta mysticum intellectum fignificat. Hoc autem in eo vel maxime claret, quod de David & Uria \* Sacra Historia gestum refert: ubi & Uriæ Innocens devotio, Judzorum infidelitatem designavit: & peccatum Davidis, Sacramentum magnum Christi & Ecclesiæ figuravit. Sciendum tamen, quia in his quæ historialiter acta referentur, agentium causæ propter significationem non mutantur: ita ut nec justo aliquid de justitia sua minuat, etiamsi per quod ab eo laudabiliter gestum est, malum aliquod designetur : nec injusto justitiæ meritum conferat, etiamsi per hoc quod improbabi-2. Reg. 11, liter

littr gessit; aliquod bonum figuretur. Neque enim peccum David, ideo peccatum non fuit, quia bonum illud maximum figuravit: aut Uriæ innocentia malum fuit, quia infidelis populi duritiam designavit. Hæc idcirco premisimus, ne meritis Apostolicis derogasse ab aliquo judicemur : cum per ea quæ de illis in hodierna lectione narrantur, aliquid quod fanctitati corum non congruat. fignificare dixerimus. Hodie namque nobis de more Ecclesiæ, Apostolorum Actuum Lectio recitatur, in qua frater Johannis Jacobus gladio narratur occifus, Apostolus quoque Petrus & comprehensus legitur & exceptus. Digna prorsus fidei historia est, etiam juxta litteram venerabiliter amplectenda, verumtamen quia in spirituali libro Ecclesiæ continetur, & ex illa quædam Patres spiritualiter intellexisse legimus: non videtur incongruum, si Historiæ veritate servata, quomodo spiritualiter tota possit intelligi, demonstremus. Sed jam audiamus exordium.

I. Misit Herades & Rex manus, ut affigeret quosdame de Ecclesia. Quem sub Herodis vocabulo accipere debeamus significatum, & nominis ejus appellatione, & operis crudelitate docemur. Herodes quippe pellicius interpretatur, quo nomine recte antiquus humani generis Adversarius designatur: cujus suasionibus dum primi homines crediderunt, stolà immortalitatis perdità pelliceas tunicas mortalitatis indices acceperunt. Nam quia pelles mortuis animalibus solent detrahi, non incongrue per pellicias tunicas dicitur mortalitas sigurari. Quas quidem tunicas Deus fecisse, & homines induisse legitur: non quod eos ipse mortales creaverit, de quo Scriptura verax veraciter protestatur, b Quia Deus mortam non secit: sed quia quos ad vitam externam, si mandatum servarent, condidit; post præ-

a At. 12. v. 1. b Sap. 1. 13.

#### S. FULBERTUS

varicationem mortales factos, ipía veltis qualitate monstravit. Sed hujus indumenti ipse proprie hominibus auctor extitit, qui eis culpam qua illud mererentur promissione seductorià persuasit. Jure igitur ipse pelliceus nominatur, cujus instinctu humana natura pessiciis tunicis mortem fignificantibus, amicitur. Rex autem Herodes iste vocatur, quia ipsum esse Regem super omnes filios superbiæ Scriptura s testatur: qui & omnibus regimini suo subjectis ad mortem perpetuam principatur. Cujus Herodis manus funt, vel maligni spiritus qui illi ad deceptionem obsequentur: vel certe perversi homines, in quibus juxta Pauli vocem, d Iniquitatis Myfisrium operatur. Hostis quippe humanze perditionis infatiabiliter avidus, cum ei ad votum fua folum nequitia non plenarie satisfacit, ad exsatiandam famem sum malitiæ focios fibi vel malignos Spiritus vel homines perversos adjungit. Oui nimirum ad læsionem bonorum totiens manus mittit, quotiens cordi corum vel per subjectos spiritus immunda desideria injicit, vel per humanam fævitiam contra eos in exteriori acerbitate crudescit: quod enim contra caput nostrum semel egit. hoc etiam contra nos membra ejus, indefinenter agere non omittit. Nam quia mentem ejus tentando penetrare non potuit, ad perimendam carnem ipsius, manus suas, videlicet Judæos & milites armatos Romanos, armavit. Sic ergo etiam nunc quotiens à corde electorum repellitur, ut eos saltem in corpore perimat, invidià ardescente succenditur. Ad quid autem tantopere sæviat, aperitur cum subditur, Ut affligeret quosdam de Ecclesia. Ea enim quamprimum intentio ilium ad contemplandam Electorum innocentiam concitat, ut vel eos in culpam, perversa suadendo dejiciat : vel certe dum ejus suasionibus resistant, eos requiescere non permittat. Justorum verd mens, quæ in superna

#### IN ACTOR. XII.

etatemplatione requiescere appetit, hoc ipso vehementer affligitur, quod occulto infidiatori continuà congrafione repugnare compellitur: quibus etsi numerositas triumphorum coronam victoriæ repromittit, hoe iplum tamen quod crebrò dimicare coguntur, eos vebementer affligit. Scientes namque humanam fragilitatem ad casum esse præcipitem: valde suspecti sunt. ne hostis qui eos ad certamen frequentius provocat. remissius decertantes quandoque devincat. Notandum intered quod non dicitur, Ut affligeret Ecclesiam, Sed quos dam de Ecclesia: quia etsi fideles omnes odio generali persequitur, acerbitatem tamen illius illi gravius sentiunt, qui levibus desideriis ejus, matura gravitate refistunt. Quos videlicet tanto atrociùs impugnat, quanto eos fortius repugnantes confiderat. Vel certe missis manibus quosdam specialiter Herodes affligit, cum tentamenta illius aliis evadentibus, alios ad vitiorum præs cipitia trahit.

2. Sequitur, Occidit autem Jacobum fratrem Johannie gladio. Hanc quidem beati Jacobi Passionem omni veneratione suscipimus credentes, & illum pro triumpho Martyrii justitiæ corona donatum, & hostem ipsius pro fua crudelitate morte æterna mulctatum. Sed quod juxta Historiam semel factum audivimus, non frustrà quomodo quotidiè fiat mysticè, perscrutamur. Quia igitur Jacobus luctator & supplantator interpretatur, & Johanhes, gratia Dei: possunt per hæc duo vocabula, duo in Ecclelia Ordines figurari, unus scilicet incipientium, qui adhuc in lucta fidei contra diabolum certat: alius autem eorum, qui per gratiam Dei superato adversario, nullà jam mentis instabilitate vacillat. Is autem qui luctatur, modò suprà, modò infrà inspicitur: ita & qui necdum perfecte compressis carnis motibus, contra diabolum luctantur: fic illum interdum fibi subjicientes supplantent, ut ab illo etiam aliquotiens, saltem delectatione e Vars. 4.

noxiâ supplantentur. Ouæ videlicet noxia delectatio si non citò compescitur, protinus anima, vitalis flatu justitiæ perdito, consensus gladio trucidatur. Recte ergo consensus delectationi succedens, gladius appellatur: quia intra Sanctam Ecclesiam, illi quoque qui blandimentis diaboli enormiter fuccumbunt, cum illis qui per gratiam Dei in virtute perfecti sunt, uno verbi semine concepti, uno sanctæ matris Ecclesiæ utero sunt renati. Sieque illos meritorum diversitas separat, ut tamen Sacramentorum communio, quadam ut ita dixerim fidei consanguinitate conjungat. Nec novum sanè si semen verbum dicitur, quia & Paulus cum idem verbum super corda Atheniensium spargeret, ab eisdem f Seminiverbius vocatus est. Si autem per hanc Apostoli necem, non mors peccati, sed carnis accipitur: sciendum est quia crudelis adversarius læsionem bonorum semper esuriens. cum (ut suprà dictum est) ad interiorem mortem se prævalere non posse considerat : eum qui sibi resistit, saltem corporaliter trucidare festinat. Sed quolibet modo eledis noceat, ejus sævitia illis maxime placet, quibus pro fua innocentia, vita fidelium displicet.

3. Unde & fequitur, ¿Videns autem quia placeret Judais, apposuit apprehendere & Petrum. Judæi namque qui confitentes interpretantur, quos alios hoc in loco designant, nisi eos qui juxta Apostolum h Confitentur se nosfe Deum, fastiu autem negant? Possunt tamen Judæorum nomine etiam immundi spiritus accipi, qui & ipsi in Euangelio i, dum de obsessis corporibus pellerentur, quamquam inviti Christum Dei vivi filium fatebantur. Sed sive perversos homines, seu immundos spiritus, Judæorum vocabulo designatos accipiamus; constat profectò quia de bonorum afflictione, utrique voto non dispari gratulantur. Unde & idem caput iniquorum

f All. 17. 18. g Vers. 3. h Tit. 1. 16. i Luc. 4. 41.

al persequendos bonos tanto expeditiva accingit se, quanto se per hoc, votis suorum amplius satisfacere senut. Sed justo morte carnis perempto, pars iniqua exultat: quia videlicet, ille è medio substractus est, qui subumbra suæ protectionis multos ab æstu malitiæ defendebat. Justo verò in peccati mortem delapso, tanto amplius lætitia perversis augetur: quanto is qui laplus est, per vitæ meritum stare altiùs videbatur. Sed sicut supra beati Jacobi Martyrium juxta Historiam ve∢ nerabiliter amplexantes, quomodo juxta internam intelligentiam accipi possit ostendimus: sic nunc quoque fervato textu Historiæ, quomodo juxta eundem sensum. hæc beati Petri comprehensio intelligi valeat, ostenda-Ad investigandum mysterium comprehensionis viam nobis aperit, ipfa ejus qui comprehenfus est, appellatio nominis. Sicut enim ferè omnes novimus, à Petra Petrus nomen accepit. Quinam ergo hoc nomine designantur, nisi qui per mentis constantiam fortiter stare in virtutum foliditate videntur? Contra quos nimirum hostis tanto acriùs pugnat, quanto per ilsos etiam alios in virtute roborari dolens pensat. Et quia fortallis soliditatem mentis eorum, primo impetu tentationis labefactare non sufficit: more aquæ crebro superveniens, duram eorum constantiam rumpit. Nam sicut quidam ait: Gutta cavat lapidem, non vi, sed sape cadendo. Quod etiam divina Scriptura testatur. k Lapides excavant aque, & alluvione paulatim terra consumitur. Cum itaque diabolus fortem virum in laqueum peccati inducit, quasi ad comprehendendum Petrum, manus Herodes appoluit. Ubi ipía quoque verborum proprietas, est nobis magnopere perpendenda. Nam qui iuprà, ut quosdam de Ecclefia affligeret, manus misit: nunc ut Petrum comprehenderet, appofuit. Sciendum itaque, quia tanto se unusquisque à diabolo minus elongat, quanto ad comprehendendum culmen perfectionis minus appropiat. Unde chm aliquem ex talibus ad culpam diabolus rapit, k 700, 14. 19. . quair

quasi fuxta se manus mittit: quia ad se eum qui non longè discesserat, retrahit. Cum verò fortem quemque atque in virtute perfectum decipere nititur & non valet. quasi ad comprehendendum Petrum, manus (ut ita dicam ) arctas habet. Unde manus ut Petrum comprehendat apponit, quia ut robustum quemque decipiat, multiplices deceptionum laqueos nectit. Nulla autem callidi tentatoris arte, tam citò virtus pectoris infirmatur: quam eum roboris sui vires sibi arrogans, privata apud se exultatione lætatur. Nam mox à superno protectore desertus, in virtutum culmine diu minime perseverat. quia eum exinde ventus elationum perturbat. Ab alto verò corruentem adversarius excipit, cum superno auxilio destitutum, per quælibet vitiorum præcipitia trahit. Quali ergo appolitis manibus, Petrum Herodes apprehendit: cum illum, qui per virtutum iter gradiens proeul à se discesserat, protentis fraudum laqueis iterum irretivit. Ad quod astruendum, fi exemplum quæritur, non est opus ut longitus evagemur. Quia is ipse Petrus. eujus Historiam figurata interpretatione discutimus, in femetiplo, partim est expertus quod dicimus. Nam cujus carnem Herodes Historicus adprehendit, ipsius animam jampridem Herodes Typicus trinæ negationis laqueo, quasi fune torto tripliciter alligavit. Et certe de sua firmitatis robore, multa jam experimenta tenebat: jam Christum Dei vivi filium confessus fuerat: jam beatum se ore veritatis audiverat: jam à soliditate inviolabilis Petræ Petri agnomen traxerat: jam claves Regni coelestis acceperat: & tamen post tot & tanta divinæ largitatis munera, cum ad horam Dominicæ Pallionis ventum est; quia paulò ampliùs de sua firmitate prafumplit, sibimet relictus, protinus quisnam esset invenit. Qui certe in æternum periret, nisi illum benignus Jesus intuitu benignitatis suæ respiceret, respiciens emolliret, emolliens ad amaras lacrymas commoveret, commovendo ad lacrymas, crimen quod commilerat, indulgeret.

Quo nimirum exemplo nos infirmi ad cautelæ vigilantim evidenter inftruimur, ut mens nostra etiam summis vitutibus prædita, semper se in humilitate deprimat, semper non ex se esse quod est, trepidare cognoscat: ne sorte dum ultra se præsumptionis aura raptatur, quanto se altius extulit, tanto gravius elidatur.

4. Sequitur 1, Erant autem dies azymorum. Juxta litteram patet sensus, quòd scilicet Apostolus infra Judaicæ paschæ septimanam sit ab Herode comprehensus: dies quippe Azymorum illi septem propriè vocabantur, qui quartumdecimum primi mensis quo agnus immolabatur, ad vesperam ex ordine sequebantur. Euangelistarum tamen auctoritas & pascha pro azymis, & azyma pro pascha ponere consuevit: sicut facile est ei agnoscere; qui eorum volumina studuerit recensere. Sed nos hæc paucis juxta Historiam dixerimus, nunc interiorem senfum hujusce sententiæ videamus, Ait ergo, Erant autem dies azymorum. Dies azymorum omne hoc tempus accipimus, quod ab adventu nostri Salvatoris usque ad finem mundi evolvitur: in quo nimirum tempore verus ille agnus qui tollit peccata mundi, immolatur: per cujus sanguinem à peccati dominio fidelis populus liberatur. Unde etiam Paulus dicit m: Pascha nostrum immolalus est Christus, itaque epulemur non in sermento veteri, neque in formento malitia & nequitia, sed in azymis sinceritatis & veritatis. Non igitur otiose comprehensionem Apostoli, per quam fortis viri casus designatur, in diebus azymorum contigifle, scriptam asseruit. Sed nimirum fignificans, quia cum ab ipso humanæ conditionis primordio adversus homines invidia diaboli exarsit: à tempore tamen Incarnationis Dominicæ tantò acerbiùs fævit, quantò sævitiæ suæ finem jamjamque imminere præsentit. Unde scriptum est, "Veb terra & mari, quia

<sup>1</sup> hidem. m 1. Cor. 5. 7. n Apoc. 12. 12.

descendit diabilus ad vor, habens iram magnam, stiens qui à modicum tempta habet. Tente quippe et maris nomine, carnales quique fignificantur, quia et terrenis solis intendunt, et undatum more vicissim se saltu superbiae superponunt: ad quos diabolus habens iram magnam descendit, quia electorum corda descens, in reproborum cordibus requiescit. Qui quia jam ad beatitudinem se non posse requiescit. Qui quia jam ad beatitudinem se non posse redire considerat, quasi in solatium sua pettitionis, socios sibi sum quibus veh in atternum sabeat, coacervat.

- 3. Sequitur, Ouem som apprehendisset, missi in varcerem. Comprehensum Petrum Herodes in carcerem mittit, cum antiquus hostis justum ketali crimine captivatum, in latebris conscientiae peccatricis abscondit. Recto
  autem peccatrix conscientia appellatur carcer: quia ibi
  homo interior & vinculis peccatorum adstringitur, &
  nocte interna coecatus, videre solem justitize prohibetur.
- 6. Sequitur, Tradens quataor quaternienibus militum custodiendum. Inter omnes hujus lectionis sententias, ista est ad penetrandum obstrusior, que & ideo fortalis tam gravis ad intelligendum videtur, quia per illam grave aliquid fignatur. Gratiam staque suam nobis Dominus subministrare dignetur, quatenus sic de illa loqui possithus, at fi quis est inter nos qui adhae vinculis inimici teneatur adfrictus : de iftis quaternionibus quantum expedit audiat, audiens intelligat, intelligens doleat, dolens îngemifcat, ingemifcens talibus se executoribus traditum perhorrescat, perhorrescens autem det operam, ut évadat. Quia utique unusquisque quaternio quatuor sub fe milites habet, quatuor quaterniones cum fibi fubjectis militibus, simul viginti milites sunt. Qui numerus, quia ex quinario & denario conficitur, nam & quater quini & bis deni vigititi funt : potek per illum univeria vitioo Vers. 4. rum

rummultiplicitas designari, qué contra Decalogi præcepta per quinque corporis sensus perpetrantur. Sed fortalle exigitur à nobis, ut eosdem quaterniones & qui sub esmilitant satellites, specialiter distinguamus. Est quidem hoc aliquantulum operofum, sed & hoc duplici ratione indagare conabimur. De quibus nimirum quaternionibus ut secundum internam intelligentiam loqui a. pertius valeatnus, primum oportet eos feorfum confiruere, ac deinde fingulis fuos milites prout ratio dicaverit, allignare. Ponamus itaque aliquem à diabolo ita omni prorfus lumine rationis privatum, ut possit velut infipiens dicere in corde suo, p Non est Deus: de quo plante pronuntiare possumus, quia per insipientiam suam in infidelitatis est carcere mancipatus. Qui nimirum, quia alterius bona vitæ, vel mala esse aliqua omnino non credit: ad vitæ præsentis bona appetenda vel mala cavenda, curam suam ex toto inflectit. Unde fit ut anima illius jam in infidelitatis carcere retrufæ, quatuor modos perturbationum diabolus supponat : qui eam sub sæva custodia clausam teneant, ne evadat. Que nimirum perturbationes etiam in anima fapientis, vicissim fibi pro caufarum varietate succedunt: sed in anima insipientis perturbationes funt, quia per easinfipiens perturbatur. In anima fapientis non tam perturbationes quam affectiones vocantur, quia ne perturbent, ratione fapientiæ moderantur. Primus itaque perturbationum modus cupere: fecundus metuere: terrius dolere: quartus gandere. Nec moneat, quod iftos percurbationum modos non eo ordine posuimus, quo illos sæcularis Poeta locavit: quia Scripturæ nostræ authoritatem judicamus potiorem, in qua legitur: 9 Radix omnium malorum cupiditas. Sed nec ipfi, qui inter fæculi fapientes habentur, eodem illos ordine in libris fuis posuerunt, aut fisdem nominibus nuncupaverunt. Ecce etenim unus corum cum de animabus

> p Pfalib. 13. 2. 4 1. Tim. 6. 20. D 2

corpore exutis secundum suam opinionem ageret, ait:
Hine metuunt, cupiuntque, dolent, gaudentque, &c.
Alius autem qui in Scholis sæcularibus legitur, ita posuit:

Gaudia pelle, pelle timorem; spemque fugato, nec dolor adsir. Ecce quod ille ultimum, ifte posuit primum; quod ille primum, ifte secundum; quod ille secundum, ifte mutato loco & nomine, posuit tertium. Dolor autem qui heic quarto loco est positus, ibi in tertio ponitur. Jama autem verum constat, quod his quatuor perturbationibus, quasi quatuor quaternionibus infipiens in insidelitatis carcere custodiatur inclusus. Et Poëta in eodem loco ipsius quoque carceris secerit mentionem, ait enim:

Hinc metuunt, cupiuntque, dolent, gaudentque, nec auras Respiciunt clausa tenebrie & carcere enco.

Authoritate itaque Scripturæ nostræ, primum modum perturbationis, quali primum quaternionem, ponimus cupiditatem: secundo loco motum, tertio dolorem, quarto gaudium: quod cur inter turbationes animi numeretur, inferius ostendemus. Ecce isti sunt quatuor quaterniones, quibus captivum fuum diabolus custociendum committit, quem priùs in infidelitatis carcerem per infipientiæ ostium introduxit. Qui ut præfati sumus, quia præter hoc quod corporeis oculis videt, nihil aliud credit: bonis interioribus vacuus, totus in exteriora prolabitur. Et primò quidem vallat eum cupiditas, ut habeat : secundò metus ne amittat : tertiò, dolor si amiserit : quartò, gaudium si recuperaverit. Habent autem & isti quaterniones, ad servandum captivum diaboli, singuli sub se milites suos. Vitia etenim quæ de unaquaque perturbatione quasi originaliter nascuntur, ipsi funt milites, qui unicuique quaternioni, quasi pro adjutorio ad peccatoris custodiam deputantur. Sub primo itaque quaternione quem cupiditatem nominavimus, primus miles est tenacia, secundus multiplicatio, tertius inassectio, quar-

quetus voluptas. Recto fiquidem ordine cupiditatem tencia sequitur, quia tanto quisque studet strictius quod acquifitum est retinere, quanto se meminit in acquirendo, graviùs laborasse. Tenaciæ verò multiplicatio submatur, quia dum longa fibi vitæ spatia pollicetur, inflat magnopere: ut quæ jam parta funt, quotidiano fœnore cumulentur. Ouod cum ad votum multiplicari contigerit, res quidem exterior dilatatur, sed ipse interiùs angustatur. Unde & tertio loco, inaffectio subinfertur: quia tanto crudeliùs contra indigentiam proximi induratur, quanto sibi soli credit vir posse sufficere, quæ habentur. Sed inter hæc cogitat, quia frustra in congregandis tantopere defudavit, fi ficab eorum communione indigentem proximum fublevat, ut iple quoque ab corum usu alienus existat. Unde quia post hæc, totum se in laseiviam voluptatis dejecit, in commilitorium agmine, quarto gradu voluptas incedit: per quam scilicet ita illecebris carnis suæ resolvitur, ut ei illa voluptuoforum sententia meritò coaptetur: I Manducemu & bibamus, cras enim moriemur. Et s coronemus nos rosis, antequam marcescant : Et, Ubique quaramu signa latitia : 🤝 nullum pratum sit, quod non pertranscat luxuria nostra. Sed dum infelix anima taliter in sua voluptate resolvitur, incipit vehementer metuere, ne scilicet id quod eam tantopere delectat, ab ea subitò auferatur. Unde bene loco secundi quaternionis, metus cum suis satellitibus subrogatur, quorum 1. est sollicitudo, 2. inconstantia, 3. fictio, 4. irrationabilitas. Quos videlicet frustrà sic ordinavimus, si non rationem quoque cur taliter sint ordinati, reddamus. Sollicitudo namque metum primo gradu subsequitur, quia metuentis animus, dum aliquid quod vehementer amplectitur, amittere trepidat, immensa illum suspicionum varietas turbat: quæ menti

r 1. Cor. 15. 32. f Sap. 2. 8. 59.

trepida dum damna ventura proponit, omnia illi por cogitationem irrogat, quæ polle irrogare confingit. Sollicitudinem autem inconstantia comitatur, quia dum ea quæ pati metuit, intolerabilia fore præponderat: efforminatus per ignaviam, nulla se toserantia virtute confortat. Chm verò se ad tanta discrimina pravidet virtutis robore non polle sublistere: tentat magnopere, si ea saltem per sictionem valeat devitare. Ac proinde post inconstantiam fictio numeratur, quia metu concussus animus de campo confidentia fugiens, in duplicitatis angulo occultatur. Post sierionem autem irrationabilitas subrogatur, quia ideirco animum tam denfa perturbationum nebula circumfundit : eo quòd amisso humanitatis confilio, nullà se rationis moderatione componit. Huic jam dolor quem tertium quaternionem diximus, cum suo agmine ad captivi cultodiam subrogatus. Est autem fatellitum ejus primus livor, fegundus amaritudo, tertius clamor, quartus erudeliras, Dolorem quippe primus li-For prolequitur: quia chm alter adipiscitur quod alter amiferit, amittens in adipiscentem livore invidia succenditur. Livori autem amaritudo succedit, quia invidentis animus tanto ad omnes amarescit exterius: quanto exurente invidià radices ejus intimas, fuccus alicujus infundit. Post amaritudinem quoque clamor non incongrue numeratur, quia amaricatus animus cum jam flammas luas apud le, iple tolerare non sufficit, exteriùs eas cum clamoris vociferatione profundit : tantoque eas altiùs jaculatur, quanto id quod amissum est, cariùs amabatur. Quartus in hoc agmine satellitum, crudelitas nominatur. Quia exasperatus per dolorem animus, qui dolorem suum sub livoris tegmine diutius enutrivit, cam hunc clamores efferendo plene non fatiat; studet inhianter, ut verbis crudelibus opera crudelitatis adjungat: quæ nimirum crudelitas eoulque doloris immensitate se dilatat, ut in enndem ipfum qui dolet, doloris pœnas retorqueat. Plerisque etenim accidit, ut vel rerum vel pignorum

ennum amillione turbati, dum doloris sui vulnus lenire minis medicamine neglexerunt: in eos perturbatiomu fuctus inciderint, ut vel fenfum communem aminment, vel in seipsos erudeliter manus injicerent. Ecce quousque per satellites suos dolor sevit, ut quasi parum stei quietem anima perturbare, studeat illam etiam de iplo habitaculo corporis effugare. Restat quartus quaternio, quem veteres gaudium nominaverunt, post dolorem congruè collocatus. Quia ficut dolor de re generatur ademptà, ita & gaudium de re generatur adeptà. Sed videndum cur majorum authoritas, inter eas perturbationes qua statum mentis solent avertere, gaudium numeravit: cum hoc inter fructus justitiæ Sanctus Paylus Apostolus computaverit dicens; i Frustiu autom spirism eff, gandium, pax, &cc. Unde noverimus gandium si quando in mala fignificatione ponitur, non propriè, sed abulive nominari. Unde & apud Elaiam v ubi nostra translatio habet, Non est pax impiù dicis Dominus: alia translatio habet, Non est gaudere impiù, dicit Powinus. Verumtamen Apoltolus z cim de charitate loqueretur, hoc verbum abulive posuit: dicens, Non gandet super iniquitate. Cum certe quicunque super iniquitate lætatur, non gaudere, sed potitis gestire dicendus est. Gaudere etenim tantummodò bonorum est, gestire autem pon solum hominum, verum etiam irrationabilium animalium est: unde & catuli gestire dicuntur, cum internam alacritatem gestibus caudæ, vel aliorum membrorum ostentare videntur. Hog itaque loco cum gaudium inter perturbationes animi numeratur, non proprie gaudium, sed potius gestus quidam irrationabilis est accipiendus: qui & mentem per immoderatam latitiam à gravitatis pondere levigat, & hanc eandem levitatem per figna exteriora demonstrat. Unde quia per dissolutionem exteriorem demonstratam levitas interna detegitur, non in-

t Gal. 5. 22. V Efai. 48. 22. X 3. Gerinsth. 13. 6.
D 4 COM-

congruè ipsa dissolutio huic quarto quaternioni pro primo milite deputatur. Cum enim mens conceptam in the lætitiam, gravitatis freno retinere non curat; qualis apud fe intrinfecus lateat, motus exterior manifestat, qua scilicet manifestatione non minimum illi dispendium irrogatur. Quia cum motus exterior ab internæ superfluitatis fontibus hauriat, quidquid in externis obtutibus for is manat: tantò jam mens vilior ab omnibus æstimatur. quantò interno ejus gazophilacio pretium gravitatis non inesse deprehenditur. Secundus in hac extrema acie miles, jactantia nominatur: quia nimirum cum membra per motus inconditos dissolvantur, lingua quoque ruptis habenis silentii, per verba jactantiæ diffrenatur. Pro tertio adhuc milité mendacium computatur, quia qui multa de se jactanter loquitur, sieri non potest ut non etiam quædam interferat, unde mentiatur. Mendacio autem Superbia subrogatur, quæ supradictis omnibus materiam Subministret, & ultima superatur. Nam sicut scriptum est, y Radin omnium malorum cupiditas: ita etiam scriptum legitur, Initium omnie peccati, superbia. Que utræque fententiæ valde ab invicem discreparent, nist aliquo modo unum effent. Sed quia una semper aliam gradu individuo comitatur, recte & Radixomnium malorum cupidiras, & Initium omnis peccati superbia perhibetur: Quia nisi cupidus per superbiam intumesceret, nequaquam divitiarum copia excecare ceteros festinaret: & nisi superbus cupiditatis stimulis urgeretur, non utique ad apicem fingularis potentiæ tanto opere raperetur.

7. Sed quia hoc quod Apostolus comprehensus & quaternionibus traditus dicitur, uno modo tractavimus: libet hoc ipsum sub alia significatione exponere, & ejus judicio qui hac fortassis legere dignabitur, utrazque expositionem relinquere. Nam qui jam per divinam gratiam illuminati sumus, non nobis utique jam con-

grat. and Dixit incipiens in corde suo, Non est Dem. Et sui faculum omne contemplimus, jam fortallis non nos amiditas habendi inflammat, non metus amittendi sollicitat, non dolor amissi addicit, non gaudium recuperati extollit. Sunt autem alia vitia, quæ nos etiam fugientes de fæculo profequentur, quæque nobis tanto importuaiùs infiftunt, quanto in nobis ipfis materiam importunitatis inveniunt. Ex his itaque unum assumamus, & secundum ejus significationem, de istis quaternionibus pertractemus. Ponamus itaque aliquem qui per delectationis fuze mollitiem in cœnum luxuriz ceciderit, hund fine dubio diabolus apprehendit, quia eum libertate castitatis ablatà in servitutem libidinis captivavit. Sed comprehensus peccator carceri mancipatur, si post perpetrationem criminis, in sua conscientia latebris occultatur. Nec tamen sufficit crudeli adversario suo, quod captivum suum tenebris carceralibus damnat, insuper etiam custodes illi adhibet, ne evadat. Nam peccator quem per admissum facinus diabolus captivavit, nonnunquam de ejus captione per confessionis foramen exire disponit: sed custodes adhibiti volentem exire retentant, quia difficultatum obstacula qua fupponit, illum ne possit exire retardant. Salvà itaque veritate Historia. quaterniones quibus Petrus clausus carcere custoditur. ipla funt difficultatum obstacula, quibus peccata confiteri deliberans, à confessione præpeditur. Quos nimirum quaterniones ut evidentius ostendamus, necesse est eos nominatim exprimere, & eis fingulos suos milites assignare. Sed ut de aliis ficut ordo processit, vidimus : nunc testat, primus quo censeatur nomine & quo stipetur agmine, videamus. Sit itaque quaternio primus, affectus peccandi; & habeat sub se milites suos, quorum primus vocetur recordatio præteritæ voluptatis, feeundus exculatio fragilitatis, tertius imitatio pravitatis, quartus ra-

1

tiocinatio conditionis. Recto autem ordine in quatera, mionum numero primus omnium, affectus peccandi loeatur : quia nimirum is qui in carcere est luxuriæ retrufus. citius exinde progredi festinaret, nisi eum peccare iterum delectaret : sed quia adhuc peccare affectat, non potest confitendo peccatum, impugnare quod amat. Sub hoc autem primo quaternione, primus miles est, ut diximus, recordatio præteritæ voluptatis: quæ quatermioni suo foedere copulatur, ut & cum illo ad peccatoris custodiam excubet, & eidem iterum peccandi materiam fubministret. Ouz nimirum recordatio, tanto peccatorem ut iterum peccet violentiùs cogit : quanto illi expressiùs repræsentat voluptates suas, quas expertus est dum peccavit. Sed si per recordationem præteritæ voluptatis, peccator ad repetendum peccatum urgetur: cur non ipía in hoc agmine affectui peccandi præponitur? Si enim ista illi materiam existendi, sicut promisimus subministrat: plus utique videtur esse, quam ipse. Sed sciendum nobis est, plus esse aliquid, peccandi habere affectum; quam peccati habere recordationem. Ille etenim fic est vitium, ut virtus esse omning non possit: hæg autem sic nunc inter vitia numeratur, ut nonnunquam etiam in virtutum numero computetur. Nam qua peccatorem peccare volentem admonet ut iterum peccet. ipía peccatorem peccalle dolentem, admonet ut amplida ploret. Vel certe ideo affectui peccandi postponitur recordatio præteritæ voluptatis, quia recordari corum proprie dicimur, quæ pridem aliquo modo experti fue mus. Affectare autem ea etiam possumus, de quibus nullum adhuc experimentum tenemus. Unde recordation corum, nobis nunc peccatorum delectationes repræsentat, quæ fecimus: affectus auttm peccandi ad illa etiam nos pertrahit, quæ per sensum experientiæ ignoramus. Qui ergo plus valere cognolcitur, dignum fuit ut primus in hoc agmine poneretur. Sub quo nimirum loco, fecundi militis militat exculatio fragilitatis: quia nonnun-

womm dum perpetrato scelere peccator ipse quoque wadicitur, hæc repente interveniens quasi blando amalloquio consolatur. Suggerit enim illi non esse mirumfi peccato confentit, quippe quem ipla carnis fraginas ad peccarnm impellit. Tertius miles imitatio privitatis vocatur, quia perversa mens que culpam ham tegere velamento fragilitatis propriæ nititur, hane etiam aliquotiens exemplo alienæ iniquitatis tueri conatur: & damnanda agens inde se quasi minus dammbilem coedit, quia plures socios in iniquitate invenit, Quarto gradu miles 4. ingreditur, qui ratiocinațio conditionis vocatur: per quam videlicet ratiocinationem mens reproba in eam plerumque perversitatem profilit, ut reatum suum ratiocinando desendat; affirmans scilicet, quia si Deus misceri utrumque sexum poluisset, membra ipsi huie operi apta in humano corpore non locaffet. Quid igitur hoc quarto fatellite perversius, per quem peccator sic in tenebris interioribus coarctatur, ut totius justitiæ authorem suæ injustitiæ suspicetur. Hunc primum quaternionem sequitur alius, qui pudor confessionis vocatur, ordine, non crudelitate lecundus. Ut quid enim in latebris conscientiæse peccator absendit, nisi quia pudet eum, consiteri qued feeit? Sub hoc fecundo quaternione, r. loco levigatio militat culpse, 2. longiturnitas vita, 3. prælumptio veniæ, 4. torpor negligentiæ. Primas enim excubias in hoc agmine levigatio culpse observat, quae dum aut nihil ant parum esse quod perpetratum est persuadet: mentem quæ jam salubriter contristari coeperat, manu noxiae confolationis demulcet: ficque dum apud ejus existimationem pondus peccati levigat, agit ut eam pondus judicii quandoque intolerabiliter premat. Loco autem secundi militis, longiturnitas vitæ computatur, quia nimirum, dum mens longa sibi vitæ spatia pollicetur: serius quam oportet de peccati lui carcere per ostium confessionis egreditur. Quam etiam

etiam ad confessionis dilationem ea nonnunquam cogitatio nutrit, quod quandocunque convertatur, veniam sibi donari præsumit, sicut scriptum est: 2 In quacunque die peccator conversus fuerit & ingemuerit, salvus crit. Quia ergo per hoc quod sibi de divina misericordia plus justo blandiens veniam se mereri, quandocunque redeat repromittit: non immeritò ipfa præfumptio veniæ per quam confessio differtur, loco tertii militis numeratur. Quartus quoque miles est torpor negligentiæ, quia dum peccator pudoni suo carnaliter prospiciens, confiteri dissimulat : dum sibi noxiè blandiens, pondus sibi sui peccati levigat: dum de divina longanimitate præsumens, converti detrectat: repente in torpore negligentiæ resolutum, dies extrema supplantat. Sed utquid se homo in culpa tam molliter palpet? Ut quid cam tot velaminibus operit? nisi quia amore privato se diligens, aequitatis regulam ut se diligat, non affumit. Unde & amor iple privatus per quem homo ab intuitu rectitudinis avertitur, hoc in loco vice quaternionis tertii computatur. In hujus comitatu primus miles est appetitus famæ, 2. rubor abjectionis, 3. rigor poenitentiæ, 4. metus perseverantiæ. In istius itaque quaternionis acie, primus militat appetitus famæ, qui nimirum sic suo primicerio ad adjutorium copulatur, ut de illo etiam generetur. Nam quisquis privato amore se amat, ad hoc magnopere nititur, ut per famam laudabilem nomen suæ opinionis extendat: quæ videlicet opinionis extensio vultum confessionis præpedit: quia difficile, imò impossibile est, ut culpas suas possit purè detegere confitendo, quisquis adhue apud aliorum æstimationem gloriosus appetit apparere. Unde de hoc quoque mi-lite alius procreatur qui pudor abjectionis vocatur: quia tantò se quisque in confessione tardiùs de commissis

huniliat, quanto illum amplius aut loci aut ordinis altitudo delectat. Et dum abjectus videri exterius erubescit, in interni judicis obtutibus erubescendus haberi non metuit : magisque veretur ne inter consortes despectus appareat, quam ne eum æquus arbiter extra confortium humilium mittat. Quo circa exemplo fuo Pfalmista b nos instruit dicens, Elegi abjettus esse in domo Dei mei, magis quam habitare in tabernaculis peccatorum, Sed inter hæc sciendum quia plerumque peccatorem nec appetitus famæ, nec rubor abjectionis à confessione retrahit, sed rigor pænitentiæ & metus perseverantiæ. Unde & hæc duo pro duobus qui restant militibus computantur, quia & ipía maxime præpediunt. ne is qui captus est ematur; quorum unum nascitur ex amore carnis, aliud ex immissione adversarii, Rigor enim pœnitentiæ qui peccatorem à confessione deterret, ex carnis amore nascitur: quia dum apud se tacitus perpendit, quanta sibi si confessus suerit, pro satisfactione criminis injungentur: carnis suæ teneritudini parcens, à confessione retardatur. Metus autem perseverantiæ ex immissione adversarii generatur, qui idcirco peccatorem de perseverantia reddit suspectum. ut semper illum teneat in iniquitate reclusum: ut scilicet nunquam bonum audeat inchoare, dum metuit ne posit in eo quod cœpit perdurare. Quartus Quaternio qui profundum malorum dicitur, ultimus omnium excibat, ut commissium sibi, de profundo malitiæ in profundum pænæ pertrahat. Habet enim & ipse 4. satellites ad captivi custodiam deputatos, quorum 1. est contemptus, 2. obduratio cordis, 3. impoenitentia, 4 coecitas mentis. De profundo enim malorum ante illos 1. contemptus exoritur, quia ficut scriptum est, Peccator cum venerit in profundum malorum, contemuit. Obduratio quoque cordis pro, 2. milite numeratur,

b Pfalm. 83, 11. , C Prev. 18. 3. 5

quia cum consideratà malorum suorum enormitate. veniam se jam non posse mereri confingit, per campos totius malitiæ mente obdurata discurrit. Obdurationem quoque cordis impoenitentia sequitur, per quam peccator divitias divinæ longanimitatis contemnens, dum peccata peccatis accumulat, iram fibi in die iræ juxta Apostolum d thesaurisat. Loco autem 4. militis coecitas mentis accipitur. Quia ad normam divinæ rectitudinis pertinet, ut peccatori qui sape in culpam videndo & contemnendo præcipitatur, in eam quandoque etiam non videns impingatur: & qui per cor impœnitens anted perdidit bene vivere, postmodum per cor divinitus excecatum, perdat etiam bene scire. Ecce in quam sevam custodiam se retrudit, qui hostis persuafionibus confentiens, delectationi noxiae molliter acquiescie. Ecce quam non sux potestatis se esscit, qui fatanæ potestati peccando se tradit. Ecce quantis & quam fævis custodibus delegatur, quisquis confiteri dissimulant, in sue conscientize latebris occultatur. Cavendum itaque summopere nobis est, ne unquam delectatio prava in confenium transeat, & usque ad affectum peccandi progrediens, fathanse nos laqueis jam captivos adstringat. Si autem per nostram mollitiem fam capti tenemur, caveamus omnimodis ne in carcerem retrudamur : sed quantocius ardore poenitentia fuccensi, cos qui nos adstringunt satanz laqueos expramus: ne forte si tamdiu differimus, tanto difficilior jam ad progrediendum aditus pateat, quanto nos multiplex custodia undique circumvallat. Sed Petro retrufo in carcere, & quaternionibus deputato, videamus quid lequitur.

8. Volons post Pastin productre cum populo. Ecce ad quid captivum summ diaholus tantopere servat, ecce.

cur eum carceri mancipat. Ecce cur tot & tantis eum apparitoribus delegat, ut scilicet eum populo ad spectaculum post Pascha producat: quia enim Pascha tranfitus dicitur, non incongrue per hoc vocabulum tranfitus uniuscujusque de hac vita fignatur. Omnes quippe moriendo transimus, sed interest utrum per mortem ad mortem, an per mortem transcamus ad vitam. Per mortem enim ad mortem transcunt, quibus post mortem carnis, restat æternus interitus mortis. Ad vitam verò per mortem transtunt, quibus post resolutionem corporis, gaudia æterna fuccedunt. Ad hoc itaque captivum suum tam diligenter diabolus servat, ut eum populo ad spectaculum post pascha producat, quia ad hoc peccatorem utque ad mortem in peccato retentat. ut illum de hac vita transeuntem de carcere in carcerem mittat : de carcere scilicet tenebrosæ conscientiæ in carcerem poenalis gehennæ. Si autem captionem istam, ad eum qu' post susceptum religionis habitum in crimen læthale corruit, proprié referamus: hoc quod ait, Producere cum popule: non otiole additum advertemus. Certé enim ad illud extremum judicium, non folum homines, fed & boni & mali Angeli deducentur. Cum ergo illi extremo judicio, & homines & angelos bonos et malos adfuturos noverimus: cur religiohas in perpetrato crimine usque ad finem perdurans. foli populo produci ad spectaculum perhibetur? Videtur itaque ad ignominiam nostram qui sæculo renuntiavimus, f additum effe quod dicitur, Producere com populo. Nam quia à populando populus dicitur, populari autem vastare dicimus: nobis qui religios videmur, magna profecto ignominia erit, fi post tranfitum vitae hujus, illis etiam ad spectaculum derisionis producimur, qui per lata voluptatum itinera discurrentes, vitam fuam quotidie populantur.

f Fulbertus vitam profession regularum, post saculum abfeltum. 9. Sc-

o. Sequitur. & Et Petrus quidem servabatur in carcere ? pratio autem fiebat fine intermissione ab Ecclesia ad Deune pro so. Cum is qui in captionem diaboli detineter, per le exinde exire aut non velit aut non valet: ad pietatis sanctæ matris Ecclesiæ pertinet sinum, ut ei à Domino egrediendi imploret effectum. Utrumque enim à Domino necessariò postulatur, quia peccator in carcere peccati reclusus tantà aliquotiens insensibilitate obdurescit, tantis tenebris obumbratur: ut nec squallorem sui carceris sentiat, nec vincula quibus alligatus est, videat. Unde quantominus calamitatem qua punitur sentit, tantominus ab ea defiderat liberari. Nonnunquam verò & miseriam suam videt, & erui ab illa exoptat: sed exire non prævalet, quia illa eum multiplex quaternionum custodia circumvallat. Sed five volens, five nolens teneatur in carcere, dignum est ut mater Ecclesia filium quem genuit recognoscat, & ei maternæ pietatis viscera pro eo orando, intendat. Ouod qua instantia sit agendum, sententia interposita manifestat. Nam cum diceretur. Oratio autem fiebat: interpositum est, Sine intermissione: quia nimirum tunc quod petimus impetramus, cum nulla impetrandi difficultate ab oratione lassamur. Unde etiam juxta literam, quantum orationes beato Petro profuerint, aperitur, cum subditur.

no. Il Cumque producturus esset eum Herodes, in ipso nocte erat Petrus dormiens inter duos milites, vincus catenis duabus. Si juxta literam ipsum ordinem Apostolieze liberationis paulò diligentius intuemur, juxta interiorem sensum, quantum peccator divinze misericordize debeat, evidenter instruimur. Quid enim innuit, quod Apostolus tunc resertur erutus de carcere, cum jam

efet populo ad spectaculum producendus : nisi quod divina pietas plerumque tunc etiam peccatorem de sua captivitate liberat, cum jam proximum est, ut eum diabolus eductum de corpore ad æternam irrifionem perducat. In ipsa noste (inquit) erat Petrus dormiens. Comprehensus Petrus in nocke dormit, quando vir fortis in peccatum prolapsus, à cognitione reatus sui mentis oculos claudit. Nox enim in qua dormit, ignorantia est: nisi enim seipsum & quæ circa eum aguntur, ignoraret: in fui utique confiderationem oculos aperiret, aperiens periculum suum videret, videns sentiret, fentiens doleret, dolens ingemisceret, ingemiscens autem evadere festinaret. Sed comprehensus Petrus dormit, quia quid fibi immineat, non adtendit. Dormit inter duos milites, vinctus catenis duabus. Iterum cogimur investigare, quinam sunt isti duo milites, qui dormientis Petri latus utrumque ambiunt : vel que fint catenæ, quæ manus illas adstringunt. Suprà audivimus, quòd Apostolus missus in carcerem, quatuor quaternionibus fit ad custodiam delegatus: quod nos quoque quomodò specialiter intelligi possit, ostendimus. Sed cum dicitur quod inter duos milites dormiebat, intelligitur quòd ei à dextro & à finistro latere milites cohærebant: usu autem quotidianæ locutionis, pro dextro nos habere quidquid adjuvat, pro finistro quidquid adversatur. Sit itaque miles, qui dextro lateri assistit, præsumptio veniæ, quam pro 3.0 milite sub secundo quaternione suprà posuimus: que nimirum dum peccatori quandocunque redeat, veniam repromittit, securum illum juxta se dormire facit. Miles ergo iste, dextrum latus dormientis observat: quia illud scilicet pollicetur, quod peccatorem somno negligentiæ resolutum ad veniæ præfumptionem adjuvare videtur. Sit etiam miles finistro lateri assistens, rubor abjectionis, pro 2.0 milite superiùs quaternioni tertio deputatus: per quem videlicet ruborem abjectionis, dum peccator adversi aliquid se perpeti opinatur, eligit potius intus apud se qualicunque quiete quiescere, quam foras exeundo, abjectionis verecundiam sustinere. Dua autem catenæ quibus dormiens vincitur, sunt consuetudo & desperatio, quibus ne bonum aliquid faciat, præpeditur. Catena enim malæ consuetudinis, peccatoris manus obligantur: quia plerumque dum ad bonum opus se conatur extendere, ab eisdem peccatis quæ consuevit facere, retinetur. Catena quoque desperationis, manus ejus adstringit: quia tanto pigrior ad omne opus bonum efficitur, quanto jam sibi non posse prodesse, quidquid boni fecerit, suspicatur.

- 11. Sequitur Et custodes ante ostium custodiesant careerem. Si ostium carceris aditum consessionis accipimus, custodes qui ante ostium excubant, sunt illa difficultatum obstacula, quæ jam suprà nominatim in descriptione secundi quaternionis expressimus. Sed licet heic parum persistere, & captivi hujus miserias exprimere. Ecce etenim quia hosti blandienti consentit, ab eodem est atrociter apprehensus. Ecce quia consiteri distulit, in carcerem est retrusus. Ecce illi jam retruso, multiplex quaternionum custodia exterius adhibetur: ecce intra ipsum quoque carcerem, catenis adstrictus à militibus observatur. Quando ergo evadit, quem intus & extrà tam multiplex custodià circumvallat? sed ubi hamana major miseria, ibi plerumque major claret divina misericordia: nam sequitur.
- 12. Et ecce : Angelus Domini astitit, E lumen refulsit in babitaculo. Notandum magnopere video quod dicitur, Et ecce. Ecce etenim dicere solemus, cum aliquid præter spem subitò contigisse monstramus: unde per hoc quod dicitur, Et ecce: repentina & insperata divina subventio innuitur, quæ plerumque tunc etiam captivum de sua captivitate liberat, quando ipse quoque jam se posse li
  i Vers. 7.

berari desperat. Sed jam videamus, quisnam sit iste Angelus, per quem de carcere suo peccator educitur. Ipse est utique de quo per Prophetam dicitur, Labia Sacerdotu custodiunt scientiam, & legem requirunt ex ore eju , quia Anzelm Domini exercituum est. Nam quia græce Angelus, latine dicitur nuntius, recte is qui legem annuntiat, Angelus appellatur. Sacerdotu ergo labia scientiam custodiunt, quia nimirum ille facrum ducatum populis legendo ostendit, qui quod novit sciendo, etiam vivendo cuftodit: Ex cujus ore legem requirunt, quia Prælatum fuum fubditus tanto reverentius audit, quanto eum intelligit non de præsumptionis opinione, sed de scientiæ certitudine, proferre quod dicit. Qui bene Angelus Domini dicitur, quia per hoc quod legem Domini nuntiat, ad ejusdem Domini lucra, non ad suos favores, anhelat. Nam non jam proprie Domini, sed suus Angelus effet, si ideo loqueretur, ut per vocem ejus exercitus Domini non cresceret: sed ut ipse, quam esset doctus & sapiens, appareret. Quia verò per omne quod dicit, ad hoc principaliter intendit, ut sui Domini exercitus augeatur, Angelus Domini exercituum nominatur. De quo nimirum Angelo magnopere notandum est, quia non proprie stetisse, sed adstitisse refertur: adstare etenim propriè quasi juxtà stare dicimus. Prædicator autem legem Domini nuntians, auditori suo stat quidem, sed nequaquam adstat : quando ipse quidem recte juxta regulam fidei exhortatur, fed auditor id quod audit nullo amoris brachio complexatur. Valde itaque Prædicator ab eo cui prædicat remotus est, quando ad cor ipsius prædicando appropinquare non valet. Unde & habitaculum talis carceris Angelus non illustrat, quia dum peccator non curat obedienter audire quod audit, lumen sanctæ prædicationis tenebras illius conscientiz non expellit. Cum

k *Mal.* 2. 7.

verò Angelus adstat, habitaculum carceris illustratur: quia cum prædicatio fancta à corde obedienti excipitur, tanto magis illud reddit perspicuum, quanto ampliùs per obedientiam sibi sentit propinquum. Tune Angelus non folum stat, sed etiam adstat: quia vox prædicationis non solum exterius perstrepit, sed etiam interius juxta cor compunctum assistit. Potest tamen in hoc quod Angelus in carcere aftitisse dicitur, adhuc aliud figurari. Nam quia stare laborantis est vel pugnantis: quid per stantem Angelum, nisi labor pœnitentiæ signatur? Angelus itaque Petrum de carcere edu-&urus, juxta eum astat: quia nimirum prædicator peccatorem ad magnum certamen provocat, cum eum ad congressum diaboli per pænitentiæ laborem invitat. In quo nimirum congressu, etiam contra semetipsum pugnare compellitur, cum contra delectationes peccatorum, quæ se gessisse meminit, reluctatur. Si enim nullus in statu pœnitentiæ labor esset, Psalmista utique non I dixisset, Laboravi in gemitu meo. In gemitu enim fuo peccator laborat, quando de malis quæ perpetravit, pœnitentiæ se dolore castigat, sed ad hujus laboris congressum tunc fortiùs laboratur, quando ei per prædicationis vocem passio Redemptoris ad memoriam reducitur : unde bene de Angelo typum prædicatoris tenente subjungitur.

13. m Percussoque latere Petri, excitavit eum dicens; surge velociter: & cociderunt catena de manibus ejus. Sicut jam & ante nos dictum est, percussio lateris commemorationem designat Dominicae passionis. Nam quia aperto latere Redemptoris, sanguis & aqua manavit, quorum unum ad pretium, aliud verò ad Lavacrum: recte hacc utraque peccatori converso ad memoriam revocantur, ut & dignitatem sui pretii perpendens,

Beccare ulteriùs dedignetur: & inquinatus post lavacrum, pænitentiæ fontibus iterum baptizetur. Vel certè ideo necesse est, ut poenitens quisque angustias dominicæ passionis ante oculos mentis suæ depingat, quatenus exemplo illius, suum quoque animum ad tolerantiam passionum accingat. Unde quoque ipse beatus Petrus nos admonet dicens, m Christo sgitur passo in carne, B vos eadem cogitatione armamini. Ac si aperte dicat , Qui peccatores estis, tanto necesse est ut vestrum animum ad tolerantiam informetis: quanto eum qui peccatum non fecit, talia passum agnoscitis. Ergo que & quanta in carne vestra pro vobis sit perpessus Redemptor, adtendite: & ita demum vos ipios ad eandem patientiam per cogitationem armate. Sed Petrus percussus in latere expergiscitur, quia peccator per recordationem Dominicæ pallionis à fomno suæ inertiæ excitatur: excitatus autem furgere velociter imperatur, ut qui eatenus prostratus in cubili iniquitatis jacebat, nunc humiliatus per gratiam, mala quæ perpetravit relinquat. Ubi notandum, quod non solum surgere, sed etiam velociter furgere jubetur: quia funt nonnulli qui etiam post illuminationem gratiz, bonum quod per intelledum vident, pigrè exequuntur. Sed velociter exfurgenti, catenæ de manibus cadunt: quia qui bonum quod agnovit cum fervore spiritus arripit, quidquid eum præpedire poterat, citius evanescit. Catenas enim superius esse diximus, pravam consuetudinem & desperationem, quæ utræque velociter exsurgenti de manibus cadunt : quia cum auditâ prædicatione de torporis sui lecto sine mora peccator exsurgit, nec peccandi consuetudo valet illum ad peccatum retrahere, nec desperatio ab sperandà indulgentia deterrere.

14. Sequitur, n Dixit autem Angelus ad eum: Pracingere & calcia te caligas tuas. Et fecit sic. Hic etiam juxta literam, de virtute discretionis instruimur. Petrus m 1. Pet. 4. 1. n Vers. 8. È 3 enim

enim ut frigus noctis sibi aliquantulum temperaret, ve-Aimentum quo induebatur, soluto cingulo circa pedes dimisit. Exemplum nobis infirmis præbens, cum vel humanâ fævitià afficimur, vel corporis infirmitate gravamur, licere nobis aliquid de propositi vigore laxare: ut dum fragilitati corporis in minimis condescendimus. vires illi majores ad exercendum certamen fidei reparemus. Juxta internam verò intelligentiam Prædicator peccatorem præcingi imperat, cum illum hortatur, ut luxuriæ fluxa cingulo castitatis restringat. Hoc cingulo discipulos suos castitatis Magister præcingebat, cum diceret, O Sint lumbi vestri pracincti. De hoc quoque cingulo ipse Petrus nos admonet dicens, p Succintti lumbos mentie vestra. Sed quia Prædicator tunc congruentius prædicat, cum auditorem suum de antiquorum dictis & exemplis informat: recte Petrum Angelus non solum præcingi, sed etiam caligas calciare præcepit. Quid enim per caligas quibus crura muniuntur, nisi Patrum dicta & exempla fignantur? Quæ nimirum nos & à vulnere peccati custodiunt, & ad amorem Dei nos calefacientes accendunt. Caligas itaque nostras calciamus, cum ex dictis & exemplis Sanctorum, greffus nostrorum operum contra vulnus peccati defendimus, & ad supernam patriam corum imitatione calefacti, ardenti desiderio anhelamus. Nec moveat quod Ecclesia caligæ, nostræ dicuntur: dicta enim & exempla Patrum, & sua sunt, quia per eos exhibita; & nostra, quæ nobis ad imitandum relicta. Sciendum enim est. quia hoc in loco Græcus codex non habet Caligae, sed Sandalia: quæ Latine dicuntur Solea. Est autem genus calceamentorum, quæ partem pedis inferiorem ex toto contegunt, superiorem autem intectam ostendunt. Quo nimirum genere calceamenti, & Apostoli usi sunt, sicut in præsenti monstratur: & Episcopi hodie, non

fine certi causa Mysterii utuntur. Pars ergo hujus calceamenti quæ per terram trahitur, providentiam fignificat temporalium, per quam subditis à Prælatis terrena subsidia ministrantur. Pars autem superior quæ pedem intectum ex parte oftentat, est contemplatio supernorum, per quam & Prælatus ipse divinis revolationibus pascitur, & his qui sibi commissi sunt spiritualem alimoniam impartitur. Hæc fandalia Petrum Angelus calciare præcepit, quia & dignum valde est ut is ad quem liberandum Dominus Angelum fuum mittit, ad eam quandoque perfectionem attingat, ut proximis ad necellitatem utramque sufficiat. Si autem quod dicitur, Pracingere & calcia te caligae tuas, ad Doctores Ecclesiasticos specialiter referimus, quibus & dicitur, 9 Sint lumbi vestri pracintti: & calciati pedes in praparatione Evangelii pacu. Notandum summopere est. quod prius pracingi & postmodum calciari præcipitur. Quia nimirum rectum ordinem in sua actione non servat, qui priùs pedes suos ad euangelizandum calciat, quam renes suos balteo castitatis restringat. Sed prius exeingatur, & postmodum calcietur: ut priùs in se luxuriæ fluxum pudicitiæ rigore restringat, & postea in seipso jam pacatus, in præparatione Evangelii pacis, calceatis pedibus incedat. Calceatos autem pedes habere Prædicatores jubentur, ut ad prædicandum parati semper esse debere, monstrentur. Nam quasi discalceatus Prædicator est, qui non semper est ad docendum paratus: quem cum subditus de aliqua necesfaria quæstione interrogat, hinc primum incipit quærere, cum debeat respondere. Hoc prædicationis calceamento Magistros Ecclesia Petrus calciabat, cum diceret: Parati semper ad satisfactionem omni poscenti vos rationem fidei, de en que in vobie est spe. Sed ad hanc perfectionem ille quandoque pertingit, qui cum ad bo-

q Lac. 11, 35. Ephs. 6. 18. 1 1 Pst. 3., 15.

mam infiruitur, infitutoris sui monitis reverenter obaudit. Unde post præceptum Angeli, obedientia Petri subinfertur, cum dicitur, Et fecit suc. Ad vocem enim præcipientis Angeli Petrus suc facit, cum auditor prædicatori suo tanta devotione obtemperat, ut ad peragendum quod ei injungitur, moras nullas innectat. Cum verò auditorem suum prædicator, ea quæ jam didicit, studiose implere considerat: magis magisque provocatur, ut omnia illi quæ ad persectionem innotefat. Unde & sequitur.

14. Dixit & autom Angelus ad cum, Circumda tibi vestimentum tuum, & sequere me. Quod vestimentum ad corpus, hoc est justitia ad animam. Vestimentum enim tegit & calefacit, justitia quoque ab anima & frigus malitiæ expellit, & quæ in ea per peccatum funt verenda, divino judicio abscondit. Si enim malitia frigus non esset, Propheta utique sub Judez specie de mente reproba non dixisset: \* Frigidam facit cifterna aquam. sic frigidam fecit malitiam suam. Et rursum si justitia vestimentum non esset, Psalmista utique non dixisset, Sacerdotes tui induantur justitiam. Nos quippe Sacerdotes Domini sumus, quia membra summi Sacerdotis existimus, & per mortificationem carnis nos ipíos hostiam vivam Domino immolamus. Qui nimirum tunc veraciùs justitià induimur, cum nulla quæ sunt facienda prætermittimus. Unde heic quoque notandum est quòd Angelus Petro nequaquam ait, Vefti vestimentum tuum, sed Gircumda tibi vestimentum tuum. Fieri enim potest in aliquo genere vestimenti si ex una parte tegamur, ut ex parte alia intecti videamur. Quando autem sic vestimur, ut nulla ex parte nudi remaneamus: hinc non tantum vestimento vestiti, sed etiam circumdati sumus. Qui igitur sic quædam bona agit ut alia negligat,

s Ibidom. t Jorom. 6. j. u Psalm. 131, 9.

& ex parte vestitus est, & ex parte nudus: quia profectò eam partem sui intectam relinquit, quam velamento justitiæ operire neglexit. Petro itaque de carcere educendo præcipitur, ut vestimentum suum sibi circumdet: quia nimirum necesse est, ut qui perfecte à carcere peccatorum exire desiderat, sic se undique vestimento justitiæ circumtegat, ut nulla quæ ad eum pertinent, prætermittat. Sed ecce carcerem iam quo tenebatur, adıtans Angelus illustravit, quia lux sandæ prædicationis in conscientia peccatoris emichit. Ecce jam surrexit, quia stratum peccati in quo jacebat, reliquit. Ecce jam lumbos præcinxit, quia luxuriæ fluxa restrinxit. Ecce jam se calciat, quia exemplis Patrum greffus facrorum operum communivit. Ecce jam vestimentum suum sibi circumdedit, quia nulla quæ didicit, prætermisit. Quis jam impersectus esse censendus est, qui tantum profecit? Sed huic Angelo adhuc nec ista sufficient, adhuc instat, adhuc quæ novit superesse, inculcat: ut eum quem liberandum suscepit, aut obedientem perfecté excipiat, aut si obedire neglexerit, ab illius damnatione se immunem reddat. Unde cum dixisset, Circumda tibi vestimentum tuum: protinus intulit dicens, Et sequere me. Circumdato autem Petro vestimento suo, Petrus post Angelum vadit : cum conversus peccator sic vestigiis sanctæ prædicationis inharet, & ab itinere justitiæ nullo diverticulo transitoriæ intentionis abstinet. Post circumdationem etenim vestimenti sui Angelum minimè sequitur, quisquis post adimpletionem boni operis, in se & non in Domino gloriatur. Longè quippe à consectatu fui Angeli deviat, qui per bonum quod agit, aliùd intendit, quam est illud quod singulariter appetendum ex ore sui prædicatoris audivit. Opportune igitur Angelus Petrum ut sequeretur admonuit, quia sermo divinus postquam de omnibus quæ pertinent ad nostram salutem instruit: etiam qualiter appetitum inanis glo-

riæ præterire debeamus, oftendit. Sed cum ea enæ Petrum facere Angelus monuit, ad tantam perfectionem pertineant: quarit fortaffe aliquis quomodò peccatori. adhuc retruso in carcere, hac tanta perfectionis inftituta conveniant? Quod recte forsitan quereretur, fi nos modò ageremus de peccatore adhuc in peccati sui carcere dormiente, & non de illo potius cujus jam carcerem Angelus illustravit, quem jam Dominus per compunctionis spiritum excitavit. Cui certe omne quod de perfectione dicitur, tanto verius congruit, quanto iple le devotius per oppolitum confessionis accingit. Petrus itaque adhuc in captione positus, præcepta libertatis accipit, quia peccator tunc etiam per os prædicatoris quæque fibi agenda cognoscit, cum adhuc per aliquam mentis debilitatem in suz conscientiz latebris delitescit. Sed jam tandem omnem nodum debilitatis abrumpat, jam Angelum præcedentem sequatur, jam præcepta perfectionis non se frustra audisse testetur. Quid adhuc in carcere facit, ad quem liberandum, iam Angelum fuum Dominus misit?

16. Sequitur. \* Et exiens sequebatur eum, & nesciebat quia verum est quod siebat per Angelum; existimabat autem se visum videre. Tantà suerat custodià circumseptus, ut visum se videre æstimaret, etiam cum eum in veritate Angelus liberaret. Solet enim in animo humano ex consideratione præteritæ tribulationis, ista liberationis hæstitatio generari: quia cum immensitatem periculorum per quam transivit reminiscitur, quomodo potuerit-evadere, apud se ipse quasi dubitando miratur. Unde est illa vox beatorum Martyrum per Psalmissam y dicentum; Torrentem pertransivit anima nostra, sorsitan pertransisset anima nostra aquam intolerabilem. Non enim ideiro dicitur forsitan, quasi verè de sua liberatione dubi-

tent: sed verbo hæsitationis immensitatem tribulationis illius per quam transierunt, insinuent, quod bene etiam mysterio significationis cooptatur. Nam quia in die clarè videmus, in nocte verò sub visu dubio caligamus: quid per visionem divinam nisi manifesta veritas, quid per nocturnam nisi dubia designatur? In die itaque non immeritò jam esse dicuntur, qui remotà omnis corruptionis caligine, claritatem veritatis incommutabiliter contuentur. Nos qui adhuc in hujus exilii cœcitate detinemur, sicut scilicet 2 Ex parte scimus ex parte prophotamu: sic etiam ex parte videmus. Quia etsi jam videmus per fidem, nondum tamen per speciem; per quam videlicet fidei visionem, sic jam in spe de nostra liberatione gaudemus: ut tamen de occulta super nos interni judicis dispositione solliciti, liberationem nostram clare conspicere non possimus. Nam ut scriptum est, a Omnia in futurum servantur incerta, & nescit bomo utrum amore, an odio dignus sit. Petrus itaque & cum Angelum sequitur, visum se videre arbitratur: quia peccator conversus etfi jam carcerem exivit, quia culpas fuas detexit; etfa jam Angelum fequitur, quia bona quæ per Prædicatorem didicit, operatur: oportet tamen ut omnes profectuum fuorum gradus quali vilionem nocturnam existimet, quia etsi ipse jam utique videt quod agat, utrum in his tamen perseveraturus sit, vel ab interno qualiteræstimetur, ignorat

17. Sequitur. L'Iranseuntes autem primam & secundans sustediam, venerunt ad portam serream, que ducit ad civitatem, que ultro aperta est eu. Suprà legimus quod comprehensus Petrus traditus suerit quatuor quaternionibus, id est, simul viginti militibus. Unde datur intelligi, quod iidem ipsi qui custodiendum susceperant, ut eum cantins observarent, in binas se diviserunt cut-

<sup>2 1.</sup> Cormth. 13. 9. a Eccl. 9. 2. b Vorf. 10. todias.

sodias. Præter istos enim, alios illi custodes deputatos non legimus. Quia ergo iidem ipli in primam & fecundam custodiam distinguntur, nos quoque juxta senfum interiorem easdem custodias dividamus. Sed ab hac divisione illos duos milites sequestremus, inter quos eum dormire suprà ostendimus. Illis ergo duobus exceptis, quomodo reliqui in primam & fecundam custodiam dividi valeant, videamus. Primum itaque quaternionem quem affectum peccandi nominavimus, cum fuo agmine pro prima custodia habeamus. Rectè etenim ipse & milites sui pro prima custodia deputantur, quia scilicet ut suprà dictum est, ideireo peccator de carcere suo exire detrectat, quia eum peccare iterum delectat. Pro secunda quoque custodia, secundum quaternionem qui pudor confessionis est, cum suis militibus deputemus. Congruenter autem & ipse pro secunda custodia collocatur, quia & prius nos in peccatum præcipitat affectus peccandi, & fublequenter pudor confellionis in peccato retentat. Sed quia Angelum sequitur, à neutra harum custodia detinetur: quia qui Prædicatorem veritatis obedienter auscultat, nec per peccandi affectum peccatum iterat, nec per pudorem confessionis, ea quæ commist occultat. Cum ergo post Angelum vadit, utramque custodiam sine læsione pertransit: quia Prædicator suus ex Scripturis sanctis ei assiduè arma subministrat, quibus se contra pericula circumiecta defendat. Ne enim illum peccandi affectus ad iterandum peccatum pertrahat, sententia eum de Scripturis per Prædicatorem adhibita castigat. c Fili peccasti, ne adiicias iterum, sed & de prateritis deprecare, ut tibi dimittatur. Et Apostolus, a Voluntarie peccansibus nobis post acceptam notitiam veritatis, jam non relinquitur pro peccati hostia. Quid enim est Voluntarie peccare, Nisi peccandi voluntatem habere? Quæ videlicet

peccandi voluntas per participium præsentis temporis notatur. Sed ei qui voluntariè peccans est, id est, cui peccandi voluntas semper in præsenti est; pro peccatis hostia non relinguitur, quia per oblationem corporis Christi, peccatis eius medicina nulla confertur. Item ne per pudorem confessionis peccata sua peccator abscondat, sententias illi ex Scripturis Prædicator opponat. · Fili ne confundaris confiteri peccata tua, est enim confusio adducens peccatum. & est confusio adducens gloriam. Et iterum, fQui abscondit scelera sua, non dirigetur; qui autem confessus fuerit & reliquerit ea , misericordiam consequetur. Et Pfamista, g Revela Domino viam tuam, & spera in eo. Hinc Jacobus Apostolus, h Consitemini alterutrum peccata vestra, & orate pro invicem, ut salvemini. Cum ergo hæc & ejulmodi exhortamenta auditori suo Prædicator adhibet, quid illum nifi & affectui peccandi & confusioni confitendi resistere admonet: id est, qualiter per primam & secundam custodiam transire debeat, docet? Sed heic forte opponitur, quomodo cum eatenus de 4. quaternionibus tractaverimus, nunc de duobus tantummodò tractare videamur? Unde sciendum, quia si subtiliter inspicimus, in duobus istis de quibus hæc diximus, duo quoque alii continentur. Et quia Scripturam sacram ille congruenter exponit, qui omnibus quæ lectorem possunt movere, providenter occurrit: ostendamus si possumus, quomodo in hac 1.ma & 2.de custodia, quam de 1.mo & 2.do quaternione confecimus, duo quoque quaterniones alii comprehendantur: ita ut duobus illis transitis, duo quoque alii transeantur. Ecce enim primum quaternionem, peccandi affectum diximus, & eundem cum suis militibus in prima custodia collocavimus. Est autem ut præmisimus, militum ejus primus, recordatio præteritæ voluptatis; 2. excusatio fragilitatis: 2. imitatio pravitatis: 4. ra-

e Eccli. 4. 25. f Prov. 28. 13. g Pfalm. 36. 5. h Jacobi, 5. 16. tio-

tiocinatio conditionis. Quartum quoque quaternionem nominavimus profundum malorum, in quod cum venerit peccator, contemnit, obduratur, impœnitens effieitur, excæcatur. Videamus ergo quomodò duo isti quaterniones & eorum milites inter se vicissim contineantur, ita ut unus cum suis, alter quoque cum suis pariter superetur. Certe enim quia per affectum peccandi, peccator peccatum repetit, in profundum malorum descendit: quia per recordationem præteritæ voluptatis, iniquitas illi in corde dulcescit, de malorum suorum profundo redire contemnit: quia culpis suis excufationem fragilitatis obtendit, paulatim adversus vifcera divinæ misericordiæ obdurescit: quia per imitationem pravitatis exempla alienæ iniquitatis attendit. non curat per pœnitentiæ correctionem emendare quod fecit: quia reatum suum ratiocinando tueri conatur. justo judicio, rationis lumine quod ad malum intorquet, privatur. Ecce 1.um & 1.um Quaternionem, utrorumque milites invicem contulimus, ut qualiter in hanc primam custodiam pariter conveniant, monstraremus. Nunc etiam per hanc primam custodiam, qualiter duce Angelo peccator transeat, ostendamus. Itaque tranfito peccandi affectu, profundum malorum transitur; quia profectò peccata multiplicare iterando non potest. qui peccandi voluntatem non habet. Transita recordatione præteritæ voluptatis, contemptus quoque pariter pertransitur: quia dum per laudabilem oblivionem transactas delectationes à sua mente obliterat, ad eum qui se diu toleravit, citius redire postposito contemptu Transita excusatione fragilitatis, obduratio quoque cordis pariter pertransitur: quia cum subducto excufationis velamine, semetipsum accusare incipit, confestim per respectum divinæ gratiæ, cordis sui duritiam in lacrymis liquefacit. Transita imitatione pravitatis, impoenitentia quoque pertransitur: quia nequaquam ad malum alienze nequitize exemplo informatur,

dum diligenter quæ pænitentes maneant, intuetur: quin imò ad pœnitentiam tanto celerius currit, quanto ne in malis suis deprehendatur, formidolosius pertimescit. Transita ratiocinatione conditionis, cœcitas quoque mentis pariter pertransitur: quia dum lumen rationis ad culpæ defensionem nequaquam intorquet, illuminatus per gratiam, quid sequi, quid cavere debeat. lucidiùs videt. Ecce duo quaterniones cum suis militibus in primam custodiam convenientes, qualiter tran-. feantur, oftendimus: nune duo alii, qualiter in 2. am conveniant, ostendamus. Secundum itaque quaternionem qui pudor confessionis dicitur, & tertium quem amorem privatum nominavimus, cum suis militibus pariter conferamus, & eos in 2.200 custodiam prout ratio dictaverit, ordinemus. Sed quia de istorum quaternionum agmine, funt illi duo milites, inter quos per fignificationem captivus dormire superius dictus est; illis duobus prætermissis, de aliis videamus. De agmine itaque secundi quaternionis uno extra carcerem excubante, reliqui tres funt levigatio culpæ, longiturnitas vitæ, torpor negligentiæ. Item de agmine tertii quaternionis, uno milite intra carcerem relicto, residui tres funt, appetitus famæ, rigor pænitentiæ, metus perseverantiæ. Duo itaque isti quaterniones ita sibi conveniunt. Ideo namque culpas suas confiteri erubescit, quia privato amore se diligit: ideo peccatum suum excusationibus levigat, ne apud æstimationem aliorum reprehenfibilis convictus, nomen famæ quod appetit perdat: ideo rigorem pænitentiæ subire refugit, quia longa fibi vitæ spatia repromittit; ideo eum torpor negligentiæ astringit, quia metus eum ad frigus perseverantiæ suspectum reddit. Et ideo ne contingat ab iniquitate redire, eligit potius semper in peccato torpere. quam bonum aliquid in quo perseverare nequeat, inchoare: cum deberet & de sua bona voluntate incipere, & de Deo persectionem perseverantize sperare. Sed jam

jam quia istos pariter contulimus, videamus nunc quemodò nihilominus transeantur. Transito itaque pudore confessionis, amor quoque privatus pariter pertransitur: quia nimirum fui ipsius adversarius efficitur, dum culpas suas detegens, salubri odio insectatur. Transita levigatione culpæ, appetitus quoque famæ pariter pertransitur: quia dum reatum suum ipse sibi adgravat, Deo soli placere gestiens, de fama exteriori non curat. Transito rigore pœnitentia, longevitatis quoque promissio pariter pertransitiur: quia dum illum quem offendit placare citius concupiscit, seductoria dilationis inducias non admittit. Transito torpore negligentiæ, metus quoque perseverantiæ pariter pertransitur: quia dum ferventi spiritu ipse bonum facere incipit, ex divino adjutorio hoc posse consummare se præsumit. Hoc itaque modo isti duo quaterniones cum suis satalitibus in secundam custodiam rediguntur, hoc etiam modo à peccatore converso, duce Angelo transeuntur. Sed quia jam de carcere exiit, quia 1.am & 2.am custodiam transiit ductorem suum sequendo, videamus quò venerit.

18. Venerunt (inquit) i ad portam forream que ducit ad civitatem. Postquam de carcere tenebrosæ conscientiæ peccator exiit, postquam 1.4m & 2.4m custodiam transiit, id est, obstacula vitiorum quæ se in peccato detinebant evadit, ad portam ferream venit: quia sola peccatorum consessio ad salutem non sufficit, si non etiam pro his quæ commissit, per satisfactionis duritiam se affligit. Videamus David k de carcere exeuntem, & ad portam serream properantem: qui ait, Iniquitatem meam annuntiate, & cogitate pro peccato meo. Peccator etenim cum iniquitatem suam consistendo annuntiat, de carcere exit: cum verò cogitat, qualiter

Deo pro undanoque peccato fatisfaciat', ad nortam ferream tendit. Ipla itaque fatisfactio, qua Deo pro peccatis nostrio satisfacimus, porta ferrea non inconvenienter accipitur: quis homini mollibre defiderits clim dedito, valde durum est dum conversus ad prenitentiam cogitur, eadem defideria relinquere, carnem macerare, ingemiscere, flere, jejunare, faculo fundithe renuntiare, remotam vitam expetere. & deincens ad alterias arbitrium vivere. Peccati ergo fatisfactio reche porta ferres nominatur, per quam homo ut Deum fibi placatum reddat, quidquid in se carnaliter vixit, serro durae poenitentian necat. Unde & Joannes Baptifta peccasores ad fe confluences, ad portam ferream invitabat, dicens: · Genimina viperarum, quis oftendit vobis figure à ventura ira, facite ergo fructus dignos punitantia. Dignos cuim fructus poenitentiæ facere, hoe oft ad portam forream properare, hoe est its plenariam Deo satisfactionem offerre, ut à licitis etiam debeat abstinere, qui se meminit illicita perpetrasse: Ad hanc itaque portam ferreaux Petrum eductum de carcere Angelus ducit : quia sermo divinus postquâm nos de carcere peccati per officium confessionis extrahit, quam districtà satisfactione Deum nobis placare debeamus, oftendit. Ouae nimirum porta ferrea ducit ad civitatem, quia fatisfactionis angustia ad latitudinem nos supernæ civitatis intromittic. Ad cujus nimirum civitatis gaudia, chen conversus peccator fetventi amore festinat, gressus desiderii ejus qualiber portæ ferreæ districtio non retardar. Unde bene porta ferrae dicitur.

19. b Que ultre aperta est eis. Chim Petrus Angelo præcunte ad portam venit, ante ipsum porta eadem se ultrò aperit: quia chim conversus peccator vestigia sancæ prædicationis cum alacritate prosequitor, cunsta illi funt facilia, quæ pribs difficilia videbantur. Es qui antea peccapeccatorum groffitudine dilatatus, nonnifi per ampla voluptatum incedere potuit: nunc extenuatus limâ poenitentia, quaslibet angustias sine difficultate pertransit. Sed quærendum video, cur sit dictum; aperta est eis: & non potius, aperta eft ei. Certe Angelus qui Petrum ducebat, Spiritus erat: & proinde etiam non aperta portà eadem, per subtilitatem spiritualis naturæ tranlire poterat. Nam carcer quoque de quo Petrum extraxit, clausus erat: in quem tamen cum intrasset, non legitur aliqua janua patefacta. Sed heic forte opponitur, quia scilicet non legitur aliquis aditus patefactus cum ad eum intravit, ita nec tunc quidem dum cum eodem exivit; ac proinde videri debere, quòd illum non referato aditu eduxerit. Sed hæc opinio non mihi recipienda videtur, niti aliquo canonica Scriptura testimonio confirmetur. Canonicam autem scripturam nunc appello eam, quæ in canone librorum veteris & novi Teftamenti continetur. In qua plane nusquam me legisse recordor, quòd homo quispiam mortali corpore vestitus, per aliquem aditum non apertum cum suo solido corpore transire potuerit, excepto Domino nostro Jesu Christo, qui & cum nasceretur, non aperto ostio de ventre matris exivit: & cum resurgeret, cum eodem fuo immortali sed tamen vero corpore, clausis januis, ad Discipulos intravit. Nam si quis illud opponit quod de quodam Apostolo legitur, qu'od scilicet ad Regem quemdam clausis januis intravit: Exemplum hoc non me tenet, non me terret: quia ipfa quoque Scriptura in qua hoc legitur, Patrum authoritate inter Apocripha numeratur. Potius itaque hoc credendum, quod Angelus qui ad Petrum in carcere non aperto aditu per subtilitatem Angelicæ naturæ intravit, idem ipse ut eum educeret, per virtutem Domini ostium carceris patesecit. Sed quolibet modo eum eduxerit, viderit ille qui fecit, nos ad propositam redeamus quæstionem. Quærebamus enim, cur de porta pluraliter dictum sit, aperta est eis:

& non potius singulariter, aperta est ei : cum utique non Angelo qui spiritus erat, sed tantum Petro qui solido corpore vestiebatur, necessaria ista apertio videbatur. Sed ista literæ difficultate ad internam intelligentiam mittimur, quam si paullò diligentius intuemur, videbimus statim quam congruenter, ambobus aperta esse porta eadem memoretur. Sicut enim suprà jam diximus: Vir fortis prolapsus in peccatum per Petrum designatur, per Angelum quilibet prædicator demonstratur veritatis. Jam nunc ergo investigemus, quomodò prædicator cum converso peccatore ad portam ferream veniat, & quomodo portam istam cum eodem pertranseat. Videamus Angelum cum Petro suo ad portam ferream properantem. Et quis verius dicendus est Angelus, quam ille de quo scriptum est : & Ecce ego mitto Angelum meum ante te, & praparabit viam tuam? qui nimirum cum diceret, d Facite fructiu dignos panitentia, quid aliud agebat, nisi Petrum suum, id est conversos peccatores ad portam ferream properare monebat. Videamus nunc, li & ipse per eandem portam transierit? Et quis melius illo, imò quis adeo ficut ille, qui in indicium pænitentiæ& afflictionis, pilis camelorum corpus suum limabat: qui in fignum mortificanda voluptatis zonam pelliciam circa lumbos habebat: qui in documentum singularis abstinentiæ, pane contempto, locustas & mel silveltre edebat: qui in exemplum remotæ conversationis, in cremo confistebat. Videamus alium Angelum cum Petro suo ad portam ferream properantem. Quis enim verior Angelus illo qui dixit, e An experimentum ejus quaritis, qui in me loquitur Christus. Iple itaque Petro juo, Gentibus scilicet quas de carcere infidelitatis eduxerat, quid ait? f Sic currite ut comprehendatis, omnis enim qui in agone contendit, ab omnibus se abstinet. Cum ergo

c Malac. 3. 1. d Luc. 3. 8. e 2 Corinth. 13. 3. f 1 Corinth. 9. 24.

eossic currere ut comprehendant admonet, quid cum illis agit, nifi ad portam illam quæ ducit ad civitatem ubi bravium recepturi sunt, tendere persuadet ? Cum verò illos exemplo facularis athleta ab omnibus quae agonem impediunt, præcipit abstinere: quid cum illis agit, nifi quomodò per portam ferream debeant intrare, oftendit. Videamus nunc si & ipse hoc agat, ad quæ agendum suos sequaces informat. Ait & Ego sic curro, non quaft in incertum; fic puene, non quaft aevent gerbaranes: sed cakigo corpus meum. G in servitusem redigo, ne forte aliu pradicans, ipse reprobue efficier. Cum itaque & seinfum currere, & pugnare infinuat, quid nisi fe quoque ad portam ferream properare demonstras? Bene ergo de hac porta dicitur, qua ultre aperta est sie: quia sancti Prædicatores nostri qui nos de carcere peccatorum educunt, nobifeum portam ferream intrant : cum ipfi quoque ut nobis exemplum poenitentiae prabeant, carnem fuam cum vitiis & dura afflictione caftigant.

20. Sequitur h Et exeantes procefferunt vieum unum , & continuò discessit Angelus ab co. Quid per vicum unum, nisi mors carnis aecipitur? Quæ videlicet mors carnis, bene non vicus quidem, sed vicus unus dicitur, quia per ipsam viam universitas carnis transire compellitur. Unde & in Scripturis mors eadem, via universæ carnis vocatur. Angelus itaque qui Petrum de carcere educit, quousque yicum unum procedat, eum non deserit; quia fermo Divinus qui nobis per ora prædicantium, viam egrediendi de peccato ostendit, tamdiu nobis individuo comitatu adhæret, quousque morte carnis pertransità, eum nobis quem promiserat repræsentet, Nam eousque pecesse est ut nobiscum pergat, quia etiam egressi de carcere citius erraremus, nili per illum nebis iter quo deberemus ingredi, monstraretur, Com autem vicum unum procedimus, continuò Angelus à nobis discedit: guia

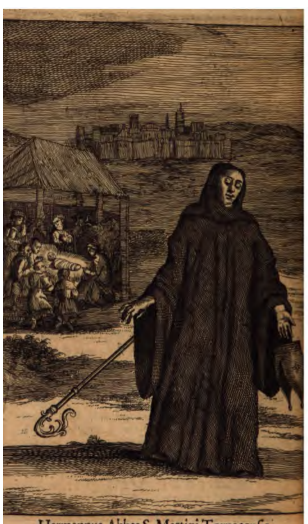
g I Cor. 9. 16. h Ibidem.

misches iplam qui via, veritas & vita est, vidimus,

un ductore ulterius non egemus.

11. Securitur, i Et Potrus ad se reversus dixie, nunc so vere quia miste Dominu Angelum suum, & cripuit me kmanu Herodis, & de omni expettatione plebis Judaorum. luxta literam patet sensus, quia Petrus ab illo mentis excessi in quem præ gaudio super se raptus fuerat, ad oc redit, quod intellectu communi & priùs fuit. Sed fiquemadmodum coepimus, hac quoque verba ad internam intelligentiam referimus: magnam in eis futuræ softræ ereptionis imaginem prævidemus, magnam & in præsenti futuræ nostræ exultationis dulcedinem prægustamus. Nos etenim quamdiu in hujus exilii religatione detinemur, nobifcum elle perfecte non possumus? quia imaginem illam & similitudinem quam à conditore accepimus, immunem à peccato servare, sicut condita eft, non valemus. Mam quotiens peccamus, & nos fumus, & nobifcum non fumus: quia per peccatum fubter nos lapfi, ab illius fimilitudine qui super nos est, degeneramus. Sed chm illis superius dictis periculis omnibus evitatis, ad eum qui nos fecit, venerimus: tunc etiam id nos iplos perfecte revertimur, quia peccatum nullum habentes, quales nos condidit, tales fumus. Tunc jam de nostra ereptione securi, in vocem exultationis erumpemus dicentes.

12. Nune stio vert, quis misit Deus Angelum, sum, & eripuit me de manu Heredis, & de omni expectatione plebis Judaorum. De manu Heredis, id est de potestate Diaboli tune in veritate eripimur: quando de locotentationis assumpti, ejus instituis non ulterius timemus. De omni quoque expectatione plobis Judaorum eripimur: quia sive maligni Spiritus, sive perversi homines, qui bonorum assisticonem inhianter expectant, nostria casibus jam deinceps non insultant. Nec sanè negligenter prætereundum videtur, quod non ait, De expectan

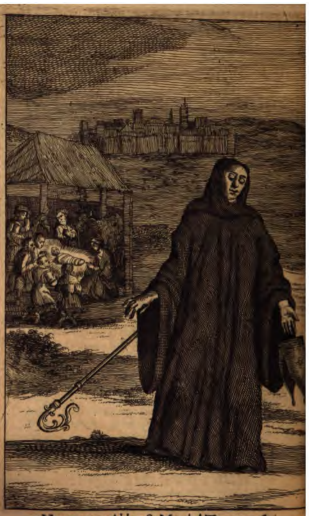


Hermannus Abbas S. Martini Tornacensis.

# HERMANNI ABBATIS SANCTI MARTINI TORNACENSIS

Ord. S. Benedicti

OPUSCULUM.



Hermannus Abbas S. Martini Tornacensis.

#### HERMANNI

### ABBATIS SANCTI MARTINI TORNACENSIS

Ord. S. Benedicti

O P U S C U L U M

## DE INCARNATIONE DOMINI.

Ex MS. Codice Abbatia Viconiensis juxta Valencenas.



LUGDUNI BATAVORUM,
Ex Officina PETRI VANDER MEERSCHE.
M. DC. XCII.

. 

. . 

•

,

## COMPENDIUM VITÆ

## HERMANNI ABBATIS S. MARTINI TORNACENSIS.

Ord. S. Benedicti.

Egardo Abbate Sancti Martini Torna-🔀 censis secundo, mortuo anno Dominica incarnationis 1127 tertio Kalendas februarii, atque in Sacello beatæ Mariæ ante altare sepulto, successit ei in regimine Monasterii Herimannus seu Hermannus tertius, filius Radulphi Præpositi. Hic cum reliquis fratribus suis Theoderico, Waltero, Radulpho ad pedes Magistri Odardi seu Odonia literali scientia apprima eruditus, divini verbi claruit prædicator maximus, egregiè euangelizans & affirmans testimoniis Scripturarum Christum Dei virtutem, mundi redemptorem & salvatorem, cujus lingua principaliter inter principes loquebatur sapientiam. Temporibus autem Abbatis Hermanni Ecclesia S. Martini Tornacensis dedicata est à Domino Simone Episcopo anno Dominicæ Incarnationis 1132. Ab instauratione verò ejustem Cænobii 40. In administratione autem Cænobii, decem annis nondum expletis, in gravem quæ paralysis vocatur, incurrit ægritudinem : qui mansuetudine nimià & cordis humilitate pollens, juxta exemplum summi Magistri, qui ait: 2 Discite à me, quia mitis Sum & humilis corde: Nemine prorfus cogente, sed propria voluntate & humilitate, curàm sibi commissam, susceptique regiminis baculum, anno 1136. vel sub initium 1137. in manus reddidit nobili honorificoque Simoni Dei a Matth. 11. 29. gratia

gratia Tornacensium Episcopo. Hæc verbotenus ex continuatore Chronici Abbatia S. Martini Tornacenfis Tom. 12. Spicilegii N. 107, pag. 475. Utrum morbo quo tunc temporis tenebatur, dum Abbatia cessit oneri, fato functus fit Dominus Hermannus: an eo tandem, favente Deo, folutus fit, incertum est, reticente historia Abbatiæ istius. Mihi tamen ex conjecturis videtur huic morbo superstes fuisse, dudum fanus. Scripfit ille pro indole sibi ad literas nata libros tres De Miraculis Beata Maria Laudunensis, quos clarissimo tunc temporis Antistiti seu Episcopo Laudunensis urbis Bartholomæo dedicavit. impressos postmodum ad calcem Operum Guiberti Abbatis Novigentini, studio Domini Lucæ Dacherii, Parifiis anno 1651. in folio apud Ludovicum Billaine. Scripfit quoque dum Abbas esset hujus Cænobii Narrationens seu Historiam Abbatia S. Martini Tornacensis, quam Patribus, Fratribus, filiisque ejusdem Monasterii omnibus dedicavit. Impressionem cujus procuravit Dominus Lucas Dacherius Ordinis D. Benedicti, Congregationis S. Mauri in Gallia clarus scriptis Monachus, tomo 12. Spicilegii pag. 358. & feqq. in 4. apud eundem Billanium Parisis anno 1675. Scriptum autem istud Opusculum Romæ ut ipse inquit, atque hoc anno à restauratione Monasterii Sancti Martini Tornacensis quinquagesimo: dum ibidem ob negotia Episcopatus versaretur, Ne terperet otio: quod infigne indicium est, quantum studiis Herimannus esset intentus. Id ipsius audiamus verbis, in præfatæ narrationis prologo.

" Nostis autem ex quo adolescentulus sui, me idem " facere voluisse, & etiam tabulis aliqua impressis-", se: sed dum considerarem primos Ecclesia nostrae " inceptores adhuc vivere, adulationis notam timussi-", se: si eorum actus viventibus ipsis viderer scribe-", re, sicque ea qua inceperam, delevisse. Nunc verò ", quia jam duobus primis defunctis, ego tertius Abbas ", successi, ac de prioribus Monachis aut nullum aut pau-

, cos superstites video, simul etiam quia jam quinqua-" gesimum annum restaurationis nostræ transisse non ,, ignoro : ecce fecurior petitioni vestræ possum acquies-, cere. Si enim ulterius differam, tempore prætereunte " multa possunt paulatim oblivioni tradi, que necesse " fuisset describi. Quia ergo sicut nostis, præterito nu-, per Natali Domini cum Domino nostro Samsone Re-" morum Archiepiscopo Româ rediens, litteras Domini " Papæ Innocentii II. Tornacum detuli, præcipientes ,, Tornacenfibus ut proprium fibi Episcopum eligerent, " & ab obedientia Noviomensis Episcopi omnino abso-" luti essent: sicque electo ad Episcopatum Domino ... Absalone Santti Amandi Abbate, statim pro eo Ro-, mam rogatus sum redire. Dumque Domini Papæ res-" ponsum expecto, jam ab octavis Paschæ usque ad ... octavas Pentecostes, me Romæ demoratum esse conspicio: ne penitus tam longi temporis tædio deficiam, " vel otio depeream. in Lateranensi Palatio, restaurationis Ecclesia nostra ordinem scribere aggredior, " descriptumque vobis transmittere cupio. Summopere deprecans, ut si forte, quod multum timeo, nimio " calore ingravescente, mori me Romæ contigerit: " servuli vestri animam, Domino precibus commendetis. Duobus sane fraternitatem vestram jugiter hortor "infistere, Religioni scilicet, & mutuæ dilectioni: per , hec enim duo, tam intrinsecus quam extrinsecus Deo " favente proficere poteritis. Hæc duo quotiescunque " firmiter tenuimus, exterilis fævientes mundi procellas ", deridendo despeximus, & despiciendo calcavimus; ,, Si quando verò ea vel leviter inter nos frigescere per-,, misimus, exteriorem prosperitatem nihil nobis com-" modi conferre probavimus.

Non videtur autem Hermannus extendisse suam narrationem ultra Numerum 102. pagina 472. tomi. 12. Spisilegii. Nam Num. 103. incipiens, Hermannus ergo Prapositus fattus capit pro posse paternos mores imiteri &c. vide4

sur esse continuatoris alterius, qui usque ad annum 1160. protenditur, quo suam relationem absoluit. Hermanusurs quippe summa animi demissione, aliisque virtutibus praelavum, in tot sui laudes prorupiss, minime sue est credere: inquit lucas Dacherius in præludits ad tomum 12. Spicilegii. Non improbable tamen videtur, quin ad 1150 usque.

annum fuperstes fuerit.

Ambiguum autem videtur, quomodo hoc Chronicon convenire possit. Nam Num. 107. pag. 475. vel ipse Hermannus vel illius continuator, annum 40. restaurationis Cœnobii S. Martini Tornacensis, concurrentem facit eum anno Dominicæ Incarnationis 1132. Ergo annus Restaurationis hujus Cænobii 50. quo Hermannus in prologo Chronici, testatur se Romæ illud scripsisse, concurrit cum anno Dominicæ incarnationis 1142. Si autem Abbas adhuc sui Cænobii & Romæ positus, illius anno 1142. Chronicon scribebat: quomodo stabit quod ad marginem Prologi pag. 308. scriptum de Hermanno est: Abdicavit munu Abbatiele anno 1136. in fine, vel initio sequenzis, cum prafuisset 10. ferme annis. Quod confirmatur ex codem Chronico Num. 104. pag 473. ubi Segardus ejus Prædecessor dicitur mortuus die Dominica anno Dominicæ Incarnationis 1127. Indictione v. Epacta v1. Concurrente v. tertio Calendas Februarii. Sed dicendum. post depositionem Abbatialis dignitatis Romam anno 1142. missum esse, ut constat ex continuatore Chronici , Num. 113. pag. 481. De eodem autem, Chronici , Continuator pag. 486. Dominus etiam Hermannus ,, quondam Abbas noster cum eisdem Principibus glo-,, riofum Domini Jefu fepulchium invifere multo ardo-, re sitiens, anno Dominicæ incarnationis, ni fallor ,, 1147. Hierofolymam religiofo cum apparatu ire per-,, rexit. In itinere quid egerit, actum quid de eo sit, ni-,, hil certi habemus: alii enim pro Christi nomine & ", proximi dilectione martyrizatum, alii captivum ab-.. ductum referunt.

Idem

Idem Abbas existens scripsit Opusculum De Incarnatione Domini ad Stephanum Viennensem Archiepiscopum in Gallia, quod ex MS. Codice Abbatiæ Viconiensis juxta Valencenas habitum, reliqui in Bibliotheca Buciliensi agri landunensis. Opusculum istud ab eo scriptum Abbate Tornacensis Ecclesiæ S. Martini, ut præsatur: atque misfum ad præfatum Archiepiscopum, quo cum aliquando de eo locutus fuerat. Cum enim è Metropoli Flandriæ Tornaco, ut inquit, venisset alias Viennam Galliarum Metropolim Ecclesiasticam, ob quas nescio causas, tumque ab Archiepiscopo lubenter & hilariter acceptus fuisset; in hospitalitatis exhibitæ gratiam, Tractatum hunc, de quo olim cum Archipresule disseruerat, ad eum misit, gratitudinis monumentum stabile. Scriptum autem illud Opusculum à se fatetur, ex Domni Odonis Abbatis primi Ecclesia S. Martini Tornacensis dictis, sub quo juvenis Monasterium ingressus, Palæstricam Monachorum exercitationem didicit. Audiamus Hermannum ipsum ex Prologo.

" Is, inquam, Abbas Odo in vigilia Nativitatis Do-" mini, de eadem incarnatione ejus sermonem perpul-,, chrum & prolixum fratribusnostris in capitulo singulis , annis facere consueverat : adeo ut cum mane incipe-,, ret, usque ad horam ferè sextam eum protenderet. " Et quia tunc eram adolescens, & capacis ingenii, non , pauca ex ejus verbis memoriæ commendavi, quæ , nunc etiam referam vobis, & omni legere volenti: " Itaque pronuntiato ex more Evangelio Cum effet de-, sponsata &c. ficut mihi videtur, hoc modo solebat in-" cipere &c. De Hermanno isto Lucas Dacherius tum in præludis ad Opera Guiberti De Novigento editionis citatæ, tum ad Tomum 12 Spicilegii. Natalis Alexander In Scriptoribus Sæculi XII. Guillelmus Cavus In Historia Rei literaria Sæcul. XII. & pauci quidam alii. Nos in Supplemento Bellarmini De Scriptoribus Ecclesiasticis pag. 385. ubi deOpere præsenti locuti sumus.

### HERMANNI

Monachi ordinis D. Benedicti, ac posteà

### ABBATIS SANCTI MARTINI

TORNACENSIS

### TRACTATUS

Dç.

Incarnatione Jesu Christi, Domini nostri,

. Incipit

### Præfatio Sequentis Operis.

Everendo Patri & Domino suo Stephano Dei gratia Viennensi Archiepiscopo frater Hermannus omnium Monachorum minimus, in æternum gaudere cum Christo, de Christo, per Christum, in Christo.

De Benignitate quæ me de longinqua regione, id est de urbe Tornaco, quæ in finibus Francorum sita, Metropolis Flandriæ dignoscitur esse, venientem tam hilariter suscipere & vobiscum dignatus estis retinere: non quales debeo, sed quales valeo vestræ Paternitati gratias resero; utque ipse pro cujus amore hoc secistis, vobis Dominus retribuat pro me, ipsius misericordiam exoro. Quia verò Majestas vestra dignata est petere, ut Opuiculum quod de Incarnatione Domini parvitas mea secerat, vobis osten-

oftenderem; ecce libens pareo justioni vestræ, orans ut si quid in eo peraeram dictum est, per vos corrigatur: quod verò bene, per vos approbetur. Sciatis tamen me in eo nihil de meo posuisse, sed quod in sanctis Doctoribus legeram, & maxime in libro Domini Anselmi Cantuarienlis Archiepiscopi, quem de eadem materià compositum Cur Desu bome nominavit, velut in uno vasculo congregaffe. Præterea Domnus Odo Cameracensis Episcopus piæ memoriæ vir, nostri Coenobii id est Beati Martini Tornacenfis primus Monachus & primus Abbas, qui me & patrem meum tresque germanos meos Monachos fecit, & cui ego licet indignus in ejusdem Cœnobii regimine tertius Abbas successi: is inquam Abbas Odo in vigilià Nativitatis Domini, de eadem incarnatione ejus fermonem perpulchrum & prolixum fratribus nostris in capitulo fingulis annis facere confueverat: adeo ut cum mane inciperet, usque ad horam fere sextam eum protenderet. Et quia tunc eram adolescens & capacis ingenii, non pauca ex ejus verbis memoriæ commendavi, quæ nunc etiam referam vobis & omni legere volenti. Itaque pronuntiato ex more Euangelio, Cum effet desponsats, &c. sicut mihi videtar, hoc modo solebat incipere.

# TRACTATUS DE INCARNATIONE DOMINI.

### CAPUT PRIMUM.

Qua fuerit necessitas Incarnationis filit Dei, bic quaritur.

Redemptoris nostri Nativitatem annua devotione celebraturi Fratres carissimi, sollicitè & diligenter considerare debemus, qua rațione vel necessitate carnis nostrae G 4 infir-

#### HERMA'NNUS ABBAS

infirma fulcepit, passionisque simul opprobria pertulit. Ouam quæstionem non solum fideles, sed & infideles quique solent discutere, illi quidem addendo, isti verò piè & religiose causam hujus mysterii perscrutando. Quæ enim inquiunt necessitas suit, ut Deus in utero fœmineo novem mensibus incarnatus & inclusus gestaretur? Deinde ficut alii parvuli, lacte materno aleretur, & vagiens pannis involveretur: ad ultimum inter latrones tam contemptibiliter delusus, consputus & suspensus moreretur? Quibus cum respondemus illud Apostoli quod \* Propter nimiam charitatem suam qua dilexit nos Deut, filium suame misst in similitudinem carnu peccati, ut nos redimeret & eduesret de potestate diaboli, qui nos captivos tenebat peccato primi parentis. Illico subjungunt, quæratio est ut Dous propter hoc de coelo ad terram descenderet, & tot passiones ac ludibria sustineret: præsertim cum de eo per Psalmiltam dicatur, b Omnia quacunque voluit, fecit in calo & in terra? Si enim c In voluntate eju universa sunt posita, & non. est qui possit resistere voluntati eju: quare non sicut dixit. d Fiat lux & facta eft lux : Ita etiam supra thronum Majestatis sue in coelo residens, præcepit ut captivus homo de diaboli manu liberaretur, & in coelum cum angelis levaretur? Nam ficut Rex aliquis præpotens cum posset servum suum ab aliis servis captum solo justu eripere & libertati reddere, si nollet eum aliter liberare nisi Teipsum pro eo in vinculis poneret, non misericordia, sed nimia insipientia deputaretur. Ita & Dominus Deus cum folo nutu. nedum jussu posset hominem de diaboli potestate liberare: ut salua pace ejus dicatur; stultum & incredibile videtur, ut pro ejus ereptione vellet prius per semetipsum experiri, utrum lac in matris uberibus amarum effet an dulce? Uterque enim à Deo creatus, uterque Dei fuerat servus, homo scilicet & diabolus. Et si servus nequam fimplicem servum fraudulento consilio seduxerat, & proprio

a Ephes. 2. 4. b Psalm. 134. 6. c Esther. 13. 9. d Gen. 1. 3.

prio Domino subtractum sibimet subjugaverat: nonne justum suit ut servus nequam pro sua nequitia puniretur, & servus simplex de ejus dominio liberaretur? Cum hæc dicunt, non considerant illam divinæ Scripturæ sententiam: quod e Sapieutia vincit malitiam, attingens à sine ad sinem sortiter, & disponens omnia suaviter. Non solum enim fortitudo Deo convenit, sed etiam suavitas: suavitas autem non solum in amicis, sed etiam in inimicis. f Suavit enim Dominiu universis & miserationes ejus super omnia spera ejus. Ut ergo diligentiàs perscrutari valeamus, cur Deus homo factus suerit: primò consideremus cur Deus ipsum primum hominem creaverit.

### CAPUT SECUNDUM.

### Cur Dem ipsum primum hominem creaverit?

mnipotens itaque Deus Pater & Filius & Spiritus sanctus, trinus quidem est in personis, sed unus in substantia, unus in majestate. Deus quidem est Pater, Deus Filius, Deus Spiritus Sanctus. Non tamen idem est Pater, qui Filius aut Spiritus Sanctus: nec idem est Filius, qui Pater aut Spiritus Sanctus: nec idem Spiritus Sanctus qui Pater aut Filius. Ipse juxta cujusdam sapientis dictum fupra cuncta, fubter cuncta, intra cuncta, extra cuncta: supra cuncta nec elatus, subter cuncta nec substratus, intra cuncta nec inclusus, extra cuncta nec exclusus. Supra cuncta præsidendo, subter cuncta sustinendo, intra cuncta adimplendo, extra cuncta complectendo. Ipílus potestas vel divitiæ aut opes, nec augeri possunt nec minui: quia nec ditior fuit cum totum mundum creavit, nec pauperior esset, si totus mundus desiceret & in nihilum rediret. Unde nullà necessitate sed sola benignitate mun-

e sap. 8. 1. f Psalm. 144. 9.

dum creavit, sieut de eo nobilis ille consul Boëtius cecinit dicens.

O qui perpetua mundum ratione gubernas
Terrarum coelique fator, qui tempus ab ævo
Ire jubes, stabilisque manens das cuncta moveri.
Quem non externæ pepulerunt singere causæ,
Materiæ sluitantis opus: verum insita summi
Forma boni, livore carens, tu cuncta superno
Ducis ab exemplo, pulchrum pulcherrimus ipse

Mundum mente gerens, &c.

Placuit itaque ipsi supremo Regi Domino Deo nostro, ædificare civitatem fibi, illam cœlestem de qua dicitur in Pfalmo, g Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei : cujus muros non ex suà substantià, sed de nibilo creavit. Intellectumque eis contulit quo ipsum quidem Dominum & creatorem fuum, se vero servos & creaturam ejus esse cognoscerent, ipsique sine aliquo labore vel difficultate obediendo, in perpetuâ cum eo beatitudine fœliciter permanerent. Nec tamen eos omnes in uno gradu æquales esse ordinavit, sed sicut per Esaiam dicitur ei qui cœteris est prælatus: h Omnis lapis pretiosus operimentum tuum: Sardius, Topazius & Jaspis, & Chrysolitus, Onyx & Berillm, Saphirui, Carbuncului & Smaragdus. Quod beatus Grogorius in ho milià decem drachmarum exponens: ecce, inquit, novem dixit nomina lapidum, quia profecto novem funt ordines Angelorum, quibus omnibus ille unus Angelus fuit prælatus. Sed magnitudinem atque excellentiam gloriæ & claritatis suæ ferre non sustinens, contra Creatorem suum intumuit, sicut rursus ei per eundem Esaiam dicitur : i Quomodo cecidisti de cœlo lucifer qui mans ericharie, qui dicebas in corde tuo, In cœlum conscendam; Super astra cœli exaltabo solium meum, ascendam super altitudinem nubium, similie ero Altissimo. Illo verò con-

g Psalm. 88. 3. h Ezech. 28. 13. Esaiam quidem logit, sed fallitur, nam hec apud Ezechielem cap. 28. v. 13. i Esai. 14. 12.

tra Creatorem superbè intumescente, non defuerunt ex Angelis qui se ei conjungerent, & adversus Dominum cum eo superbirent. Sed ille justus judex nihil inordinatum in sua civitate relinquere volens, illos pretiosos virtutum cœlestium lapides qui contra Conditorem sese erexerant, protinus de cœlo dejecit & precipitavit. Sicque qui prius fuerant Angeli, nunc appellantur diaboli, hoc iplum Domino in Euangelio testante ubi dicitur, & Videbam satbanam sicut fulgur de cœlo cadentem. Hic si aliquis quærat quomodò ad tam præcelsam dignitatem Angelorum in cœlis positorum, tam mala tamque noxia pestis superbiæ ascendere vel irrepere potuerit, quisve primus ejus author extiterit, vel quomodo tantæ celsitudinis creatura eà corrumpi vel infici potuerit : legat librum præfati Domini Anselmi De casu diaboli, ubi tractat cur Deus ei perseverantiam non dedit, ibique multa proficua invenire poterit. Quidam etiam sapiens inde requisitus, sic breviter & eleganter quatuor versiculis respondit.

Quid petis unde malum, cum fint bona cuncta creata?

Defectu proprio funt mala, quæ mala funt.

Cum vitio careant etenim, vitium tamen ex le,

Et per se citiùs, dulcia poma trahunt.
Ruentibus autem superbis angelis, & libero arbitrio quod priùs habuerant male abusis, hi qui sideles Creatori suo remanserant, in tantum ab eo roborati & confirmati sunt ejusdem liberi arbitrii persectà & immutabili soliditate: ut nullam ulteriùs peccandi vel superbiendi habeant voluntatem. Unde etiam mysticè in Genesis exordio, cùm dictum susser. In principio creavit Dous calum & serram: posteà in secundi diei creatione repetitur, quod vocavit Deus sirmamentum, cœlum. Quod beatus Gregorius exponens, dicit virtutes Angelicas qua ruentibus sociis cum Deo remanserunt, in tanta soliditate fuisse consirmatas: ut ad comparationem hujus sirmitatis, vi-

deantur priùs quasi infirmi & imbecilles fuisse: sed in secundo die id est in hac sequenti confirmatione, meritò cœlum pro foliditate vocari debere. Ecce ergo glóriosa illa fummi Regis civitas gravem ruinam pertulit, murusque ejus non parvà ex parte interruptus fuit. Cum autem longe post ruinam illam Daniel Propheta de his qui remanserunt, dixerit, m Millia millium ministrabant ei, & decies millies centena millia affistebant ei : quis estimare, quis cogitare fufficiat: quantus decor domus illius fuerit vel urbis, quamdiu cunctis civibus suis integra mansit? Ne ergo tam speciosam civitatem ruina illa, vel interruptio diutius dedecoraret, placuit superno Opifici pro ejus restauratione aliquam creaturam condere. Si verò aliquis quærat, cur ex eis qui ceciderant angelis eam non reflaurarit, cum viderit in subsequentibus difficultatem reparationis humanæ? Facile per leipfum poterit perpendere, laplos angelos nullatenus jam reparari polle. Creavit itaque Deus hominem, n sed non tantæ subli hitatis, quantæ angelos fecerat: ne forte & ipse gloriam suam non ferens, contra Deum superbiret & periret. Ex animà ergo rationali & carne eum confistere voluit, quatenus anima quidem rationali assimularetur Angelis, carne verò quæ de limo terræ effet, femper ad humilitatem provocaretur, dum se ex ea parem bestiis fore contemplaretur. Fælicem tamen & omnis infirmitatis vel indigentiæ seu corruptionis immunem in eo statu eum creavit : ut fi peccare nollet, nunquam moreretur: fi verò creatori inobediens effet, protinus morti obnoxius fieret. Quia verò de terrà factus fuerat, in terrestri loco id est in Paradiso eum posuit, intellectum rationalem ei contulit, nihilque aliud obedientiæ nisi ut de una sola arbore non comederet, ei injunxit. Quod si contemneret, mortem illico subsecuturam ei comminando prædixit : si verò servaret, tempore congruo de terrà levandum, & cum An-

m Dan. 7. 10. n Home creatue in infirmitate simul & gleria,

gelis in cœlo cognosceret se fore collocandum. Sociam quoque ei de costà suà id est de semetipso factam quæ ei prolem generaret, addidit: & quid facere deberent, utrosque edocuit. Invidens diabolus illuc hominem de limo terræ factum ascendere, unde ipse tam præclarus sciebatur corruisse: sicut omnibus notum est, per serpentem mulierem seduxit, & per eam viro fructum vetitum comedere suasit, sicque utrumque sibi subdidit : ac per hoc, confilium Dei quod de eis disposuerat, cassare studuit. imò se cassasse exultavit. Ecce ergo homo ad imaginem Dei factus, universæque creaturæ quam sub coelo Deus fecerat prælatus: O Cum in bonore effet, non intellexit, imo noluit intelligere ut bene ageret : ideoque justo Dei judi-Cio comparatus est jumentis insipientibus, & similis faltus est illu. In præsenti vita, p Brevi vivens tempore, repletur multu miseriu, moriens infernalibus addicitur tenebris. Quid ergo miser faciet? Quo se convertet? Quomodo poterit resurgere, seque de diaboli manu vel servitute liberare? Per se certè surgere non potest. Clamet ergo ad Dominum & dicat: 9 0 Domine quia ego servu tum, ego Servus tuus & filius ancilla tua. Educ de carcere animam meam. Et eripe me de inimicis meis Deus meus.

### CAPUT TERTIUM.

Conveniens fuit ut bomo post peccatum non redimeretur nist cum aliqua satufactione facta Deo.

Sed quid faciet Dominus Deus? verum est certé, r Quia omnia quacunque voluit, fecit in cœlo & in terrâ: nihil tamen facere potest vel debet injusté. Et si præceperit diabolo ut dimittat eum exire de inferno, quem injusté &

o Pfalm. 48. 13. & 11. p fob. 14. 1. q Pfalm. 115. 16. 58. 2. r Pfalm. 134. 6.

per invidiam seduxit, poterit ei diabolus responderes. Verum quidem est Domine, quòd per invidiam eum decepi: fed tamen si violenter eum mihi abstuleris, injuste me tracabis. Non enim eum mihi violenter subdidi. quoniam per violentiam nihil ei facere potuissem. Tu ei præcepisti de ligno non comedere, ego suasi ei comedere: tu ei prædixeras quod si comederet, moreretur: ego ei dixi quod non moreretur : iple autem magis credidit mihi quam tibi, & propter confilium meum, sponte despexit præceptum tuum. Cum ergo eum violenter peccare non fecerim, sed tantummodo ut peccaret suaferim: injustum certé erit, si eum mihi violenter abstuleris. Dimitte potius eum congredimecum, & sicut sose sponte mihi supposuit : ita si potuerit, eripiat se de manibus meis. Ista certé posset Deo diabolus objicere. Ouanquam etsi aliqua pietas vel misericordia, (quod impossibile est) moveret diabolum erga hominem, nihil tamen ejus pietas homini proficeret. Etiamfi Deo diceret. Domine Deus saturatus sum miseriis & poenis infoelicis hominis, jamque me pœnitet quòd eum per invidiam seduxerim: & concedo ut educas eum de inferno. imò etiam deprecor ut ficut proposuisti, eum colloces cum Angelis in cœlo: nihil hæc tota ejus bonitas homini conferret. Homo enim si diligenter suspiciator, nihil debebat diabolo, vel in manu vel potestate ejus consistebat. Contra Deum peccaverat, dum præceptum ejus utpote Domini sui contempserat : ideoque Deus eum in carcere fuo, id est, in inferno posuerat : justo tamen judicio illum ei tortorem tradiderat, cui ipse stulte crediderat. Si Deo aliquo modo reconciliari poffet, ut Deus illi iram suam indulgeret, & peccatum quod fecerat dimitteret: tunc vellet nollet diabolus, facilé de inferno educi posset. Hæc autem reconciliatio fine aliqua peccati ipfius latisfactione fieri non potest. Alioquin etiamsi Dominus Deus misericordià motus homini peccatum indulgeret, eumque de inferno educeret: effetne justum & conveniens, ut eum ũε

sic sordidum & maculatum, nullaque satisfactione lotum vel mundatum, cum Angelis tam mundis & gloriofis qui nunquam Deum offenderunt, in cœlo collocaret? Et ubi effet quod dicit Apostolus, I Qua communicatio luci ad tonebras? Hoc reverà inconveniens esse, omni sanum sapienti patet. Quapropter aliquam satisfactionem oportet hominem facere, qua possit Deum placare. Cujusmodi autem debeat effe ipla latisfactio, videamus sub exemplo. Verbi gratia, Sit Rex aliquis præpotens, qui unum ex principibus fuis contumacem fibi & rebellem ejiciat de regno suo: Si posteà ille Regi domino suo voluerit reconciliari, primum oportet ut ex integro reddat quidquid ei abstulit : aut fi illud non potest reddere, reddat quod tantundem valeat. Deinde pro contumacià & fuperbià qua contra eum rebellavit, secundum leges curiæ fuæ & judicium Optimatum fuorum ei fatisfaciat. Ouandiu enim retinet & non reddit quod ei abstulit, non est conveniens vel digna fatisfactio, nec ad honorem Regis. 8i enim Rex sua retinenti indusserit, veniamque donans in regnum suum redire permiserit: dicent utique homines ideo eum indulsisse, quia emendare vel sibi eum aliter subjicere non potuit; sicque hujusmodi satisfactio vel reconciliatio, ad vilitatem ac dedecus, seu opprobrium fiet Regis. Similiter ergo homo qui pro culpă sua ejectus est de Paradiso & relegatus in inferno, si Domino Deo vult reconciliari & gratiam ejus recipere: primum oportet ut ex integro reddat quidquid ei abstulit, aut quod tantumdem valeat. Deinde pro superbià qua Creatoris sui præceptum contempsit & ejus hosti adhæsit, ei satisfaciat. Si hoc ordine non satisfecerit, satisfactio ejus non erit ad honorem Dei. Videamus ergo quid Deo abstulit, quando de ligno vetito comedit.

1 2. Cor. 6. 14.

### CAPUT QUARTUM.

## Quid bomo Deo abstulit, quando de ligno vetito comedit?

Deus certè ut supradictum est ideo illum creavit, ut ex illius genere ruinam restauraret supernæ civitatis. Dicit etiam beatus Gregorius in præfata homilia Decem drachmarum, quòd tantum numerum credimus ad eam ascensurum electorum hominum, quantum illic contigit remansisse electorum Angelorum. Cum ergo homo præceptum divinum transgrediens peccavit, tot utique animas Deo abstulit, quot ipse in cœlum levare disposuerat cum Angelis. Itaque si vult Deo reconciliari & ad Paradisum reverti, oportet ut primo solvat ei damnum quod intulit: tot scilicet homines, quot Deus disposuit in cœlum levare: Et tam mundos atque ab omni peccato immunes, ficut fuit Adam antequam peccasset. Aut si non potest tot homines mundos & immaculatos reddere, folvat quod tantundem valeat: alioquin satisfactio ejus sicut dictum est, non erit ad honorem Dei. Etsi Deus, antequam reddatur sibi quod ablatum est, misericordià motus homini peccatum suum indulserit, cumque Angelis in cœlo sociaverit: non erit certè justitize congruum; ut raptorem suum, furem suum, homicidam fuum, qui tot homines sibi rapuit, tot furatus est, tot interfecit, conjungat filiis suis, amicis suis, qui semper fibi ac si dulcissimo patri servierunt, nunquam cum offenderunt, nunquam mandatum ejus præterierunt. Reddat ergo homo, reddat Deo quod ei abstulit, ut gratiam ejus recipere possit. Sed quomodo reddet ei tot homines tales, qualis suit Adam antequam peccasset. Ut de tot hominibus taceam, unum certè folum hominem talem, qualis fuit Adam antequam peccasset, in toto genere

nere suo, id est in totà natura humana, non inveniet. Quando enim peccavit Adam, innocentiam & munditiam fuam perdidit, peccatorque & immundus factus est. Qualis autem factus est, tales utique generavit: quia peccator & immundus nonnisi peccatores & immundos generare potuit : Qui enim ficut Job ait, a Potest facere mundum de immundo conceptum semine? b In tota ergo linea generationis humana, non reperietur unus homo fine peccato, nedum tot millium multitudo. Peccator autem homo, si semetipsum in mortem pro peccatis' aliorum offerat Deo, nec se solum poterit justificare, necdum alios. Nam nec Isaac sanctus & de sanctis parentibus patus, fi inter manus patris, Dei præcepto obedientis occifus fuiffet : de inferno se liberare potuifset, sicut nec Abel fanctus & Dei voce laudatus. Quod ergo Deo abstulit, nullo genere reddere potest. Sed nunquid saltem guod tantundem valeat, reddere poterit? Non utique. Nam licet in lege à Deo per Moysen datâ, Sacrificia fieri jubeantur de bestiis & volatilibus: tamen sicut ait Apo-, Rolus, c Impossibile erat sanguine taurorum & bircorum, auferri peccata. Omnes enim hirci vel tauri, imò omnes bestiæ agri & volatilia cœli, & ut amplius dicam totus mundus cum sole & luna & syderibus, non potest comparari uni homini licet immundo, licet peccatori: nec valet eum, quia ipse ad imaginem Dei factus est, quamvis peccando eam in se corruperit. Et animam rationalem habet. & in fine sæculi refuscitandus & ad judicium: est venturus, postque in æternum licet in pænis victurus. Nec damnum ergo quod Deo intulit, nec quod tantundem valeat, potest homo reddere de toto mundo, vel de suo genere. Sed si Deus novum aliquem hominem iustum & mundum faceret sicut fecit Adam, qui se pro peccatis omnium hominum in facrificium Deo offerret,

2 Job. 14.4. b Necessitus & convenientia Incarnation& Divina. c Heb. 10. 4, possetne sufficiens hostia esse? Nequaquam. Unus enim homo talis qualis fuit Adam antequam peccasset, non valeret nifi folum Adam redimere, aut unum hominem. folum ei similem: Et sanguis unius talis hominis non valeret nisi ad redemptionem unius solius hominis. Quanquam etiamsi valeret ad redemptionem omnium horninum, quod impossibile est, tamen ut concedamus posse valere; illud certe patet, quod etsi valeret, non tamen in pristinam dignitatem natura humana per ejus sanguinem restituta esset. Justum enim esset ut ei natura humana subjiceretur & serviret, per quem se redemptam esse cognosceret: quod si fieret, jam pristinæ dignitati restituta non esset. Quando enim Adam factus est, nulli nisi soli Deo subjectus est: licet pro substantià carnis per David dicatur c, Minuisti cum paulominus ab Angelie. Nune autem si alius esset cui subjiceretur, jam à priori dignitate inferior fieret, nec æqualis effet Angelis, qui nemini subjecti funt nisi soli Deo. Præterea ille novus & justus homo, quare mereretur? Qui nullum peccatum fecisset. Mors enim non est, nisi poena peccati: Et si Adam non peccasset, nunquam utique moreretur. Novus itaque & sanctus ille homo, ab omni peccato liber & immunis, non debet puniri pro peccatore: sed qui peccavit, debet pænam & supplicium subire peccati. Hoc idem posset dici & cogitari de quolibet Angelo, si fieres homo: unde dicitur in Psalmo: 4 Frater non redimit, redimet home. Fratres enim nostri Angeli sunt, quibus secundùm animam æquales sumus, per quam ad imaginem fuam nos condidit Deus. Sed cum frater id est Angelus tam sanctus, tam gloriosus, nos redimere non possit: quomodò redimet homo, de immundo femine conceptus & in peccatis genitus? e Non dabit Deo placationem Suama, & pretium redemptionis anima sua. Quid ergo faciet? Et laborabit in aternum. Patet itaque quod nec Angelus,

net novus aliquis homo, nedum vetus & peccator potest humanum genus redimere. Quamobrem nulla omnino creatura, neque totus mundus potell pro peccato primi hominis digne satisfacere. Sed quod non potest Angelus, vel homo vel totus mundus facere: Deus utique qui omnipotens est, posset facere: quia fomnia quacunque voluit, fecit in calo & in terra. Si ergo vellet, posset ütique nos redimere, quod nec Angelus nec homo neque alia quælibet creatura potest facere. Sed jam dixi quod pro peccato non debet mori, nisi illa natura quæ peccavit: Deus autem non peccavit, ideoque non debet mori. Redemptionem ergo istam non potest facere nisi Deus, nec debet illam facere nisi homo. Quoniam itaque non potest illam facere nisi Deus, nec debet, illam facere nisi homo: necesse est ut eam faciat Deus homo. Compleatur igitur illud Pfalmistæ, & Redemptionem misit Dominus populo suo: nisi enim de cœlo mittatur, in terra non invenietur. Unde rurium dicitur, h Quia prospexit de excelso san-To suo, Dominus de cœlo in terram aspexit: ut audiret gemitus compeditorum, ut solveret filios interemptorum. Sed cum Deus constet in tribus personis, non tamen Trinitatem necesse est incarnari: quia quæcunque ex tribus personis incarnetur, Deus incarnabitur, quoniam unaquaque per se singillatim persona, verus est Deus. Quærendum itaque est, cui personæ magis conveniat, Incarnatio, de quo tamen non est opus diutius immorari. Quia convenientius est ut Filius se offerat Patri in sacrificium pro nobis & supplicet Patri: quam Pater Filio. Præterea si Pater incarnaretur & Filius esset Virginis: tunc duo Filii essent in Trinitate, Filius scilicet Dei Patris, & ipse Deus Pater, qui esset Filius Virginis. Ac per hoc quædam confusio sequeretur personarum, & dum de Filio tractaretur, dubitaretur: Utrum de Filio Dei, an de Filio Virginis, esfet locutio. Idem etiam contingeret, si Spiritus Sanctus

f Psalm. 134.6. g Psalm. 110.9. h Psal. 52.3.

incarnaretur. Multo ergo aptius, multo est convenientius ut Filius incarnetur, sitque una persona in Trinitate permanens fine aliqua dubietatis confusione. Filius Dei & Filius Virginis: per hoc quòd ex Patre genitus est, verus Deus permanens: per hoc quod de Virgine natus est, verus homo existens. Alioquin nisi se de nostro genere novum hominem faceret, ad nos utique ejus natura non pertineret: nec pro nobis mori deberet, quia de naturà illà quæ peccaverat, natus non esset. Nunc autem cùm de carne Adam veram carnem sumat absque peccato, quia non de virili semine, sed de Spiritu Sancto conceptus & natus est: licet iple peccatum non fecerit, nec inventus fit dolus in ore ejus, ac per hoc mori non mereatur: propter confortium tamen & participationem humanitatis nostræ, recte & convenienter poterit & debebit (si voluerit) mori pro fratribus suis, qui ejusdem generis, ejusdem sunt secum naturæ. Unde & Apostolus, i Decebat enin (inquit) eum propter quem omnia & per quem omnia, qui multos filios in gloriam adduxerat, authorem salutie corum per passionem consummare. Unde debuit per omnia fratribu affimilari, ut misericors fieret & fidelu pontifex ad Deum, ut repropitiaret delicta populi. Dicens ergo, Debuit per omnia fratribus affimilari, Non ita hoc intulit: quòd debuerit mori pro peccato ficut alii moriuntur, fed folummodò pro misericordià & participatione humanitatis nostræ.

i Heb. 2. 10.

### CAPUT QUINTUM.

### Congrua & decens redemptio natura humana.

Intueamur verò nunc quam congrue & decenter, sequatur redemptio humanæ naturæ. Diximus superiùs, quòd humana natura debet primum Deo reddere quod ei abstutit.

lit: ideft, tot homines quot ad civitatem fuam restaurandam vel complendam, necessarios esse disposuit, vel quod tantundem valeat. Dei ergo Filius unus cum Patre Deus existens, nonne melior est, quam non solum illi qui ad supernæ civitatis ædificium restaurandum erant necesfarii: verum etiam omnes Angeli & Archangeli, imò universa generaliter creatura totius mundi. Creator inquam omnis creaturæ, nonne melior est omni creaturà: Deus omnipotens qui omnia solo jussu fecit, etsi perirent, solo justu in momento omnia reficeret: nonne melior est & plus valet, omnibus quæ fecit? Dum ergo se obtulit in facrificium Deo Patri pro nobis, mortemque suscipiens vitam suam tradidit pro peccatis nostris: nonne centies millies, in infinitum plus valuit quod ipse reddidit pro nobis: quam valuissent omnes illi homines, quos Adam diximus Deo abstulisse, cum peccavit. Quomodò itaque se Deus Pater continere posset, ut humano generi peccatum fuum non dimitteret, iram antiquam non indulgeret paradifumque redderet: cum Filium suum dilectum. coæqualem fibi & coëternum pro eis in cruce pendentem, manibus ad se extensis, tantam sibi cerneret soluere redemptionem? Hinc & præfatus Apostolus in eadem Epistolà, a Qui in diebu (inquit) carnis sua, preces supplicatione que ad cum qui possit illum salvum facere à morte, cum clamore valido & lacrymie offerens : exauditus est pro sua reverentià. Soluit ergo misericorditer pro nobis, quod pro se non debebat, dicens cum Propheta David: David: non rapui, tunc exsoluebam. Hinc & Isaias, c Vulneratus est propter peccata nostra, attritusest propter scelera nostra: disciplina pacu nostra super eum, & livore ejus sanati sumus. Disciplinam enim mortis & dolorum atque passionem, quam pro peccatis nostris merueramus, ipfe pro nobis sufcepit & per eam nos Deo Patri, sibique ipsi & Spiritui Sancto, id est Sanctæ trinitati quæ unus Deus est, recon-

a Hot. 5. 7. b P. Salm. 68. 5. c Usi. 53. 5.

### HERMANNUS ABRAS'

ciliavit: pacemque inter nos & Deum, in languine fue pius mediator reformavit. Iple est enim sacerdos à quo & per quem reconciliati sumus, iple hostia qua reconciliati sumus, iple est Deus cui reconciliati sumus.

### CAPUT SEXTUM.

### Fit Deo condigna satisfacto per Incarnationem.

Doltquam ergo per ipsum Dei & hominum mediatorem Christum Jesum, humana natura reddidit Deo pretium, quod multo plus valebat, quam omnes homines quos ei abstulerat : videamus etiam nunc quomodò de contumacià & contemptu quo ejus præceptum transgrefsus est, satisfaciat. Sic enim superius rectum ordinem regiæ satisfactionis proposuimus, ut princeps expulsus & reconciliandus primum solueret Regi ex integro quod ei abstulerat, aut equipollens: deinde pro contemptu Regiæ majestatis & contumacià, judicio curiæ & optimatum suorum satisfaceret. Primò itaque humanæ contumaciæ modum consideremus. Hominem Deus ut suprà dictum est ex duabus naturis composuit, id est ex spirituali & corporali: ex spirituali secundum animam, ex corporali secundum carnem, quæ de terræ limo facta est. Sed secundum animam qua & rationalis est & immortalis, factus est homo ad imaginem & similitudinem Dei: secundum carnem verò quæ de terrà facta est, non factus est ad similitudinem Dei, quia Deus nec oculos nec aures, nec aliquod membrum corporale habet: quoniam fummus & incirconscriptus Spiritus est. Et quod legitur in Pfalmis, a Mansu tue Domine fecerunt me & pfalmaverunt me: Itemque b Oculi Domini super justos & sures ejus in proces eorum. Et similia multa. Non simpliciter ad litteram funt accipienda, sed figuraliter intelligenda: e Littera

a fob. 10.8. b Psalm. 33.16. c 2. Cor. 3.6.

mine occidit, spiritus autem vivificat. Alioquin & alas Deus habebit, quia de illo legitur: d Et ascendit super Cherubim & volavit, volavit super pennas venterum. Antropomorphitæ ergo hæretici qui dicunt hominem secundum corpus factum ad imaginem Dei, aut oftendant hominem volare, quia Deus legitur volasse: aut recognoscant fatuitatem nimiæ simplicitatis suæ. Sola itaque rationalis creatura, Angelica scilicet atque humana, similitudinem Dei in fe continet, quamvis Angelus non legatur factus ad imaginem Dei. Sie enim ei per Isaiam dicitur, \* Tu fignaculum fimilitudinis, plenus sapientia & perfectus decore, in delitiis Paradifi Dei fuifti. Quod beatus Gregorius exponens. Notandum (inquit) quod non ad similitudinem Dei fa-Etus, sed Signaculum similitudinis dicitur: ut quo in eo fubtilior est natura, eo in illo imago Dei subtilius vel similiùs infinuetur expressa. Similiùs ergo in Angelo qui nihil habet corporale, sed solummodo spiritus est, imago Dei est expressa: quam in homine, qui corpus gestat terrestre. Licet dicat idem beatus Gregorius in expositione Ezechielis, quòd ad comparationem fummi illius & incirconscripti spiritus qui est Deus, etiam Angeli corporei possunt dici. Secundum animam itaque homo factus est ad imaginem Dei, & similis est Angelis, imb æqualis: fecundum corpus verò inferior est Angelis, testante Psalmista qui ait, f Minuisti eum paulo minus ab Angelia. Adam itaque qui per rationalem intellectum sibi à Deo datum, debuit cognoscere sele minorem esse Angelis: per superbiam conatus est superior esse Angelis. & Deo consimilis. Mulier etenim credens serpenti dicenti, 8 Scit Deus quod in quocunque die comederitie ex eo, aperientur oculi vestri, & oritu sicut Dii scientes bonum & malum: eà intentione comedit & viro comedere suasit, quia speravit, quòd futuri essent Dii. Unde & ipse Deus,

d. Psalm. 17. 11. e Ezech. 18. 12. f Psalm. 8. 6. g Gen. 3. 5.

h Ecce inquit Adam quafi unus ex nobis factus eft , sciens bonum & malum. Ecce quanta superbia! Quod homo de terræ limo factus, conatur excellere Angelos, & par esse Deo creatori suo. Unum ergo idemque est vitium superbientis Angeli & superbientis hominis: quamobrem iusto Dei judicio parem culpam par pœna sequitur, quia ille de cœlo, & hic ejicitur de Paradiso. Sed illum sine aliqua spe recuperationis lapsum credimus, quamvis legatur Origenem scripsisse, quod Saluator noster sicut perditum hominem reparavit: Ita quoque post resurrectionem prolapfum Angelum peracto judicio liberabit. Homo verò qui jam per Mediatorem Jesum Christum solvit Des quod ei abstulerat, pretium scilicet sanguinis ejus plus valentis, quàm illud quod ei abstulerat : nunc superest ut pro contumacià & superbià quà contra eum tumuit, dignè ei satisfaciat. Quæ ergo dignior vel convenientior potest esse satisfactio pro contumacià hominis, qui superbè voluit esse similis Deo: quam ut Filius Dei humiliter fiat homo? Quia enim homo stulte voluit esse Deus. misericorditer Deus factus est homo. Hinc & beatus Apostolus, Hoc (inquit) Sentite in vobis, quod & in Chrifto Jesu: qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est se esse aqualom Deo. Ecce quam distincte superbiam hominis & humilitatem Christi notavit. Homo enim per rapinam conatus est Deo esse æqualis, & hoc arbitratus est, se per fructus vetiti comestionem posse assequi: Christus autem non rapinà, sed naturà æqualis Deo fuit. Homo cùm in formà serui, imò Dei servus esset, superbè se voluit extollere ad similitudinem Dei: Christus verò i Cum in formâ Dei esset, semetipsum exinanivit formam servi accipiens in similitudinem hominum factus & babitu inventus ut homo. Adam sine aliquà necessitate præceptum Dei transgressus est, & obedientiam ejus servare contempsit: Christus verò dicens, & Non veni facere voluntatem meam, Sed

h Gen. 3. 22. i Philip. 2. 6. k Joan. 6. 38.

fed ejus qui me misit: per multarum tribulationum dissicultates & angustias, factus est obediens Patri, servavitque irrefragabiliter eius obedientiam non ad tempus, sed usque ad mortem. Nec ipsam jucundam aut suavem vel honorabilem mortem: sed duram & ignominiosam, mortem scilicet crucis. Unde & ipse hæc omnia sciens & pasfioni propinquans, cum discipulos imò totum genus humanum Deo patri commendans, oraret pro omnibus: 1 Et pro eis (inquit) sanctifico meipsum, ut sint & ipsi sanctificati in veritate. Achi diceret, pro eis offero meiplum, qui plus valeo quam omnes homines, quos tibi abstulerunt. Qui pro eis, cum essem Deus, Filius tuus unigenitus: homo factus fum, & usque ad mortem tibi obediens sum. m Dirigatur ergo pro eis oratio mea sicut incensum in conspeau tuo, & elevatio manuum mearum in cruce fecit pro eis Sacrificium vespertinum: ut dimissa omni peccati originalis maculà, n Sint & ipsi sandificati in veritate. Sic ergo O Cum clamore valido & lacrymu offerens, exauditu est prosuà reverentià, peractoque sacrificio & satisfactione ad integrum completa: p Consummatum est, inquit. Et inclinato capite emisit spiritum. Quodque magis mirandum est, & dulci memorià retinendum, jugique ruminatione venerandum: non folummodo sanguinem suum qui majoris est pretii, quam tota creatura quæ Deus non est, Patri fuo pro nobis recompensavit : sed etiam omnes homines quos primus parens Deo abstulerat, ei ex integro reddidit per virtutem ejusdem Sacrificii. Dicit enim Apostolus, quia q Quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus. Habet namque fides Catholica, quod unusquisque fidelis baptizatus, ab omni peccati originalis macula sit liber, & plene mundatus atque purgatus: ejusdemque est meriti, cujus fuit Adam antequam peccaret. Hic si aliquis quærat, quare dimisso peccato

l Jean. 17.9. m Psalm. 140.2. n Jean. 17.9. c Hebr. 5.7. p Jean. 19.30. q Rom. 6.3.

peccato originali, non dimittitur nec removetur, sed fixa retinetur pœna ejusdem peccati, id est mors? Hanc queflionem beatus Augustinus in libro De libero arbitrio ita soluit: Omnis inquit ! summa salutis nostræ in side est . quia fine fide impossibile est placere Deo, & justus ex fide vivit. Est autem sides sicut dicit Apostolus & sperandarum fubftantia rerum, argumentum non apparentium. Si ergo viderent Judæi atque Pagani quosque baptizatos ultrà non mori, utique non propter Christianæ fidei dilectionem. fed propter devitandam corporis mortem, omnes currerent etiam non vocati ad baptismum, sicque sides proprium perderet meritum. Cum itaque duz fint mortes, prima scilicet carnis & secunda animæ, unde dicitur in Apocalypsi, Qui vicerit, non ladetur à morte secunda : utramque incurrit primus homo, dum vetitum lignum comedit: in præsenti quidem mortem carnis, in futuro verò mortem animæ, id est damnationem. Veniens autem Redemptor nofter, fimplam fuam mortem id est earnis, duplæ nostræ opposuit: & per eam nos ab utraque liberavit: dum per suam, nostram destruxit dicens per Ofee Prophetam, O mors ero mors tua! Quamvis fi diligenter confideremus, etiam in anima fola duz mortes inveniantur, una in præsenti, altera in futuro. Quando enim facit aliquis criminale peccatum, moritur in eo animà: dicit namque beatus Augustinus, quòd sicut vita corporis anima, ita vita animæ Deus est. Egrediente animâ mortuum remanet corpus, & recedente Deo propter peccatum, moritur anima. Propter hanc mortem animæ Orabat David, V Illumina oculos meos, ne unquam obdormiam in morte, nequando dicat inimicus mesa, pravalui adversus eum. Ouandiu enim resistimus adversario & pugnamus contra eum, cujuscunque criminis nobistentationes inferat: non morimur propter eas, imò coronam nobis &

t Apos, 12. 11. V Pfalm. 12. 4.

falutem operantur. Si autem nobis credentibus & devictis, potuerit dicere inimicus, Pravalui adversu eum: Heu ecce in corpore vivo & lascivo, mortua jacet anima. Unde & Apostolus, Vidua inquit que in delitiu est, viv vens mortua eft. Post hanc verò primam mortem animas quæ fit in præfenti, sequitur in futuro secunda: quoniam nifi hic per prenitentiam refurgat, hinc exeuntem recipit mors, id est, damnatio æterna. Pro hac damnatione, dicitur in Eugngelio de reo illo, ministris, à Rege: y Missite eum in tenebras exteriores. Quoniam nisi hic quisque per peccatum incurrens coecitatem mentis, decidat in tenebras interiores cordis: illuc post mortem, non mittitur in tenebras exteriores inferni. Per tenebras ergo interiores, deciditur in tenebras exteriores: quia per mortem peccati.infeelix anima mortem incurrit damnationis. Pro hac morte Dominus dicit in Euangelio, 2 Qui credit in me, etiamsi mortuu fuerit, vivet: & omnie qui vivit & credit in me, non morietur in aternum. Pro hujus primæ mortis, id est peccatorum diversitate, tres mortui à Domino resuscitati leguntur in Euangelio: Puella in cubiculo, Juvenis extra portam, Lazarus quatriduanus in fepulchro: significantes peccatores pro criminis sui modo vel qualitate, alios privatà, alios publicà, alios diutinà pœnitentia fore refuscitandos. De his ergo omnibus mortis generibus anima in baptismo liberatur, & deposito veteri homine, novus homo & Filius Dei per lavacrum regenerationis efficitur: ejusdemque munditiæ & sanctitatis existens, cujus fuit Adam antequam peccaret, de baptismo egreditur. Quotquot enim receperunt eum, dedit en potestatem Filios Dei fieri. Mors tamen carnis retinetur, ne non propter animæ, sed propter carnis mortem devitandam ad baptismum veniant. Veniet autem tempus, quando. b Novissima inimica destructur mors, in re-

x 1. ad Tim. 5.6. y Matth. 25. 30, z Joan, 11. 2450 a Joan, 1. 12. b 1. Gor, 15. 26. furrectione scilicet. Cum integro numero, collectis omnibus qui ad complendam persectionem coelectis illius gloriose civitatis Jerusalem, suerint necessarii: dabuntur singulis, non singulæ sed binæstolæ albæ, id est persecta immortalitas animæ & corporis: sicque c Corruptibile nostrum induet incorruptionem, & mortale nostrum induet immortalitatem. Deinde siet sermo qui scriptuu est, absorpta est more in victoria: nosque perpetud lætantes videbimus, quomodd erit Deus omnia in omnibus, Amen.

c Ibid, vers. 53.

### CAPUT SEPTIMUM.

Quomodo antiqui Patres ante legem & post, desideraperunt adventum Incarnationic.

Ecce ergo Fratres cariffimi jam audivimus qua ratione Deus homo factus, operatus est falutem in medio terræ: nunc verò si placet audiamus, quomodò antiqui Patres ante legem & sub lege in eum credentes, ejus desideraverunt adventum: quomodò cum lacrymis ut eum viderent, suspiraverunt. quomodo mysterium Incarnationis ejus, & verbis & factis præmuntiaverunt. Si quis enim diligenter inspicere velit, quidquid nunc diximus 'de Incarnatione Domini, in antiquis Scripturis reperire poterit. Verum quia non omnia Scripturæ Divinæ testimonia facile possunt replicari, illud certe quòd Moyses omnium primum ponit, inspiciamus quomodò consonet his quæ suprà dicta sunt. a In principio, inquit, creavit Deu cœlum & terram : cœli nomine cœlestem creaturam. id est Angelos; terræ verò, terrenam id est humanam volens intelligi. Quia verò non de Angelis sed de homine referre proposuerat: cœlo interim dimisso, addit: b Terra autem erat inanie & vacua, id est, humana natura bene

a Gon. 1.v. 1. b lbid. v. 2.

bene à Déc creata. Protopiasti peccato prorsus inamis sotius boni & vacua virtutibus ita facta est: ut nihil in ca prioris dignitatis vel munditia, inveniretur. Et tendra erant faire facien abylls. Abylls nomine cor humanum potest intelligi, Jeremia dicente: b Pravam est cur bominis & inserutubile, qui coprosest illud? Sicut enim profundum abyffi nullus noftrum penetrare valet, nec ad ejus finem pertingere: sic & humani cordis altitudinem vel ingenium aut versutias, non facile dijudicare vel cognoscere possumus. Ita ut quem nobis magis blandiri exterius conspicimus: ab eo sit nobis nonnunquam potius cavendum interius, dum dolos vel aftutias ejus non intelligimus. Tenebra ergo erant supra faciem abyss: quia post illud peccatum Protoplafti, corda humana divina cognitionis tanta contexit ignorantia: ut etiam relicto Creatore deos esse crederent sua opera vel figuienta: néc cur facti vei à que facti effent homines, aliquis pené corum cognosceret. Et spiritus Dei ferebatur super aquae, per ora Prophetarum qui Spiritu Sancto edochi, pramuntiabant per aquas baptifmatis, reddendam effe falutem generi humano. Ecce quam breviter descripsit per inanitatem & vacuitatora terræ & per tenebras abylli, ignorantiam totius mundi: que tanta erat, ut exceptis paucis intra Judzam hominibus vel Prophetis, vix aliquis sciret cur natus fuerir. Sed cum tenebræ ifæ, jam per quinque millia & eo amplius annos mundum contexifient : illudque tempus advenisset de quo dicit David: CTa exargens Domine misertherte Sion, quia tempta misertudi ejus, quia venit tempus: dixit Dous, Fint lux. Que est ista lux? Nisi Filine Dei, Dous de Deo, lumen de lumine : que erat quidem cum Patre, non facta sed genita: & videbatur ab Angelis quos claritatis fuse illustrabat aspectu. Sed ab hominibus videri non poterat, quia oculos corum tenebrarum dentitus operuerat. Nam nec cacus folem clare ful-

b Jone. 17. 9. c Pfal. 101. 14.

gentem videre potest, quoniam non habet oculos auibus cum videat. Non ergo culpa solis est, quòd non videtur. sed culpa cæci. Sic & homines non poterant videre lucem illam præcipuam, quia visum illum quo Deus videtur, amiserant. Erat itaque lux ista apud Patrem, sed facta non erat: quia Filius Dei nec factus nec creatus, fed tantum à Patre est genitus. Quia ergo homo infixus in limo profundi tanta altitudinis lucem videre non poterat, dixit Deus, Fiat lux. Ac si diceret, quoniam miler homo tenebrarum caligine pressus, non potest videre lumen mini coëvum, & coëquale, id est Filiam meum: volo ut Filius meus per quem omnia facta funt, illi condescendens, fiat talis lux quam videre oculis corporeis possit, id est incarnetur & siat homo. Ut quia homo non potest videre Deum, qui spiritus est: Deus fiat homo, & ab homine videatur ut homo: quatenus hominem videndo & Deum bunc effe recognoscendo, per visionem hominis paulatim redeat & ascendat ad visionem Dei. d Et falla eft lux, id est, Verbum care factum eft. Dum ergo medium filentium tenerent omnia, & nox in suo cursu medium iter haberet, omnipotens sermo Dei de cœlis à regalibus sedibus venit. Hoc licet de vindictà Dei quæ facta est media nocte in Ægypto, quando omnia primogenita occisa sunt, dictum sit: tamen etiam de Incarnatione Domini convenienter intelligitur. Duz quippe voces in mundo fonuerunt, primò vox Prophetarum venturum Christum prædicentium, secundò vox Apostolorum eum venisse clamantium. Quas duas voces significabant duo Seraphim de quibus dicit Isaias, quòd clamabant alter ad alterum, & dicebant: f Santiu Santius, &c. Quod enim futurum Prophetæ prædixerunt, Apostoli factum esse prædicaverunt. Sed tempore Dominicæ Nativitatis, Prophetis jam ex major i parte defunctis, prophetia penè refriguerat: Apostolorum verò prædicatio nec dum into-DBC-

d Gen. 1. 3. e Jeen. 1. 14. f 1/si. 6. 3.

averat: ficque inter corum voces. medium filentium intercesserat. Ante adventum etiam Christi dictum fueras: 8 Notus in Judaa Deus, in Israël magnum nomen ejus: 60 autem adveniente, nox in suo cursu medium iter habebat : quia tanta noctis & tenebrarum id est ignorantiæ caligo excreverat: ut nec ipsi Judæi qui Prophetas legebant, nec Gentiles eum cognescerent, sicut Joannes dicit: h In mundo erat, & mundus per ipsum factus est, & mundus eum non cognovit : in propris venit, & su eum nois receperunt. În tantă ergo tenebrarum densitate subita lux de cœlo refulgens, venit illuminare his qui in tenebris & in umbrà mortis sedebant, ut compleretur illud Isaiæ: i Populus qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magnam, habitantibus in regione umbra mortis, lux orta est eis. Hanc lucem fignificat etiam ille cereus quem fingulis annis in vigilià Paschæ pulcherrimo more sancta Ecclesia novum facere & accendere consuevit : unde & ipsi cereo inscribitur quotus annus fit Dominicæ Incarnationis, quatenus per hoc etiam pueri patenter intelligant, ad recordationem eum fieri illius novæ lucis, quæ de cœlo in terra refulfit. Nam & iplæ tenebræ quæ tribus diebus ante Pascha recoli jubentur, easdem tenebras de quibus locuti fumus, fignificant: quas Christus veniens illustravit. Et bene tribus diebus fiunt, propter tria tempora quæ ipsam lucem præcesserunt. Primum tempus ante legem, Secundum sub lege, Tertium sub gratia. Ante legem à principio mundi, id est ab Adam usque ad Moylen. Sub lege a Moyse usque ad Joannem, sic enim ipse Dominus in Euangelio determinat dicens. k Lex & Propheta usque ad Joannem, & ex eo regnum Dei euangelizatur. Bene ergo etiam tempore gratiæ licet jam nato Christo, tenebræ durant: quia ab Abel justo usque ad Passionem Christi quantum cunque pie & juste viverent Sancti, morientes

g Psal. 75. 2. h Joan. 1. 10. i Isai. 9. 2. Matth. 4. 16. k Luc. 16. 16.

tamén in tenebras & in infernum ire cogébantur: licet nequaquam igne vel tormentis sieut impii punirentur. Mincest quòd sancta Ecclesia, quamvis probatissimi Patres ante Christum fuerint: de nullo tamen corum qui priusquam Christus pateretur mortui sunt, diem agere consuevià solemnem: excepto Sancto Joanne Baptista, & Innocentibus, septemoue fratribus Machabæis, quia omnes pariter ducebantur ad infernum. Quando enim festum alicujus Sancti colimus, congaudemus el utique & Deum collandamus de eo quod animam ejus eductam de corpore levaverit ad cælum. Quorum autem animæ ducebantur ad infernum, quomodo de eis fiet folemnitas? Quibus magis videtur compatiendum, quam congaudendum. Polluuam autem Christo ad inferos descendente, populus Sancrorum qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magnam : & educti funt à Domino in manu forti & brachlo extento: statim impletum est illud Apo-Aoli,i Quinidin tenebra transierunt & lumen veram jam lucet. Hæc tria tempora fignificant etiam illæ tres mislæ quas in præsenti Natalis Dominici die celebraturi sumus. Prima enim Missa in nocte significat tempus ante legem, quando exceptis paucis Patriarchis nox ignorantiz contegebat fidem vel agnitionem Dominicæ Incarnationis. Secunda Missa aurora apparente significat tempus sub lege, quando jam in Pfalmis & Prophetis remota ex parte magna , priori nocte, incipit apparere fulgor nascituri solis. Tertia verò Missa in die designat tempus gratiæ, quando exortum est in tenebris lumen rectis corde. Unde & Angelus qui candem Nativitatem pastoribus nuntiavit, cum lucis claritate apparuit, quod nunquam antea legitur contigifie: infinuans jam priores tenebras spiculo novi solis penitus effugandas effe. Postquam ergo dixit Deus, m Fiat Inx. & fatta est lux: recte subjungitur, Et vidit Deus lucem quod esset bona, & divisit lucem à tenebris. Videre Dei, appro-

probare & laudare eft. Vidit ergo l'ucon quod affet bong: id est, placuit ei & laudavit quicquid ille verus sol faciobat, dicens super eum in Jordane baptizatum vel in monte transfiguratum: " Hic of Filius mous dilectus in que mili complacui. O Et divisit lucem à tenebris, dicens, ei: P Sede à dextru meis, donce penam inimicos tuos, scabellum pedum tuarum. Vel lucem possumus hic intelligere Apostolos ejus. qui participatione veræ lucis & ipli facti funt lux, ficur eis dicitur à Domino, q Vas eftis lux mundi. Hos divisit à tenebris dicens eis; \* De mundo won effu, sed ego elegi vos de mundo, propterea odit vos mundus. Et alibi I Veni separare bominem adversus patrem, & siliam adversus matrem & cætera. Appellavitque lucem diem & tenebras nollem. Diem fe nominari Dominus designat dicens Apostolis v Nonne duodecim sunt bora diei? Quia videlicet iple dies, duodecim habebat Apostolos. Apostoli quoque dies vocantur, dicente Pfalmo, \* Dies diei eru dat verbum : & item, Dies formabuntur & namo in eis. Noctem autem & tenebras vocari impios, nullus ignorat. Statim verò de Passione eius subditur, y Factumque est vespere & mane dies unus. Per vespere & mane, intelligi Passionem & Resurrectionem. David breviter oftendit dicens: 2 Ad vesperum demorabitur fletue & ad matutinum latitia, scilicet Apostolis, qui Christo patiente tristati, resurgente verò sunt lætati. Et sub persona Christi, a Elevatio manuum mearum sacrificium vespertinum. Notandum autem quam congrue voluerit dicere, b Factum est vespere & mane, dies primus : sicut dicit de consequentibus, sed dies unus : quod multum valet contra hæreticos, qui alteram Dei, alteram hominis dixerunt esse personam. Ponit ergo, Fadum est vespere & mane dies unus; ac si dixisset aptius, licet Christus passus

n Matt. 17.5, 2, Pet. 1. 17. 0 Gen. 1, 4. p Psal. 109. 1. q Matt. 5. 14. r Joan. 15. 19. s Matt. 10. 35. t Gen. 1. 5, y Joan. 11. 9. x Psalm. 18. 2. 138. 16. y Gen. 1. 5. 2 Psalm. 29. 6. a lbid. b Gen. 1. 5.

fit ac mortuus non ex Divinitatis fed ex humanitatis natura, refurrexit autem per Deitatis potentiam: non tamen ex duabus perfonis conftare dicendus est, sed ex duabus naturis: nec in eo Deus est ab homine separandus, quia Deus & homo unus est dies, id est unus est Christus. Unde & congrue sancti Patres instituerunt, ut sanguis Christi in sacrificium altaris nunquam de vino puro confecretur, sed semper in calice aqua cum vino misceatur: per vinum Divinitatem, per aquam verò intelligi volentes, Christi humanitatem.

### CAPUT OCTAVUM.

De beata Maria destinata ab aterno, ut ad executionem Incarnationis concurreret,

His verò de Christi nativitate passione ac resurrectione, nostrâque redemptione breviter à Moyse prælibatis, rursum post operationem sex dierum de Tabernaculo in quo requievit, id est, de beatissima matre ejus Domina nostrà sanctà Marià, dignam memorià protulit sententiam dicens: a Plantaverat autem Dominus paradisum vo-Iuptatu à principio, in quo posuit bominem quem formaverat. Hoc si solummodo de illo Paradiso in quo positus est Adam ad litteram dictum intelligatur, mirum videtur quomodò à principio plantatus esse dicatur. Nam non in principio, sed die tertio jubente Deo, b Protulit terra herbam viventem, lignumque faciens frudum. Si ergo die tertio primitus factæ sunt arbores, quomodò à principio Paradiju iste plantatus dicatur? Sed si figurate de Domina nostra dictum intelligatur, omnis quæstio solvitur. Plantaverat enim eam reverâ Dominus à principio, & cum ab ipso Filio ejus in Euangelio dicatur: c Omnis plan-

a Gen. 2. 8. b Gen. 1. 11. c Matt. 15. 13.

tatio quam non plantavit Pater meus culestiu eradicabitur: liquet profecto quod illa quam plantavit, fixè & altius stabilità eradicari non potest. Plantaverat ergo eam Dominus à principio, quia d'Antequam quicquam faceret à principio, ab aterno ordinata erat, & ex antiquis antequant terra fieret: immobiliter in præscientia sua Deus propofuerat & diffinierat per ejus fructum reparare genus humanum. Paradifum autem eam fæpe vocat fancta Ecclefia. chm in eius laude illud Cantici Canticorum decantat: Emissiones tua, Paradisu malorum punicorum cum pomorum frudibus. Paradifus namque, locus delitiarum interpretatur: & quis magis locus delitiarum intelligi potest, quam venter ille in quo panis Angelorum & delitiæ eorum, novem mensibus reconditus mansit? f Plantaverat itaque Dominus Deus paradisum volupțatis à principio, in quo posuit hominem quem formaverat, id est paraverat aulam regiam à principio : in quâ poneret filium suum, coæqualem sibi & coæternum, cum hominem formaret. Sed quomodò plantaverat & qualem plantaverat hunc paradifum? Plane talem, cui nulla deeffet voluptatis causa. Cum enim vult Rex aliquis dives fibi ædificare aulam, in qua fessus requiescere. & frequentius velit habitare: eligit utique competentem locum, id est aquis irriguum, arboribus consitum, locorum natura munitum, nemori contiguum, hortorum abundantià circunseptum. Videamus si aliquid ex his defuit illi cœlesti aulæ Dominæ nostræ. Aquis fuit irriguus iste paradisus, quia g Fons ascendebat de terra irrigans universam superficiem terra, & paulo post, h Et fluvius egrediebatur de loco voluptatis ad irrigandum paradijum, qui inde dividitur in quatuor capita. Quis est iste fons, sive. fluvius qui egrediebatur de loco voluptatis? Nimirum iste est de quo dicit Isaias, i la die illa erit fons patens domui David.

d Prov. 8. 12. e Gant. 4. 13. f Gen. 2. 8. g Gen 2. 6. h Ibid. v. 10. i Zacha. 13. 1.

David, in ellutionen passaturis & menfrunte. Ifte egreditus de loco voluntatis, de utero scilicet sancta Maria irrigans universam superficient terræ: id est sanctæ Ecclesiæ peccatores abluens, justos dulci potu reficiens juxta illind, k Super aquem resessionie equeavit me: & Itom. I lustriatuntur at ubertate domus tue . I torrente voluptatis tue potabis eur. Qui inde dividitur in quatuor capita, quia unicuique Enangelistarum divisit, quid vel quantum de le dicere deberet : & vide quam mirabiliter etiam iplos Europelistas exprimit & determinatim Names uni Phisos. iffe of qui circuit computerran Enilath, whi nascitur aurum, S'aurum terra illius aptimum est: quia aurum pretiolius est omnibus metallis, & Divinitas Christi pretiolior est humanitate. Non incongrue per Philon, qui circuit terrain in qua nascitur aurum : intelligimus Joannem, qui altius caueris de Divinitate Christi contemplatus est & locutus, A Et mamen fluvio secundo Gibon , ipse est qui circuit quantu terran Athyopia. Matthæum in Athyopiam ad prædicandum miffum effe, camque prædicando circuifle ad fidem convertifie, ibique paffum fuille, legimus. Ideoque per Gihon, reche iple delignatur. 9 Nomen verò fluminis tertii Tyris, ipse vedit contre Asprios. Lucam natione Syrum fuille legimus, qui ad Chriftum conversus, vadit contra Affyrios: dum contra errorem paternum scribit Eurogelium, ideoque per Tygrim potest designari. Fluvin autem quartus ipst est Euphrates, qui circuit Babyloniam & Alexandriam in qua Marcus prædicavit & Euangelium (criplit, atque passus est: & ideo non incongrue per Euphratem potest idem Marcus designari. Paradifus ergo iste, id est, Dei genitrix, p Hartus canclafur, fines figuetus, puteus equerum vivantium, quam 9 Sicut dies verni circundant flores refarmu & lilia convallinus, que rSicut cinnamemme & belfanum erometizans suevissimo

k Pfalm. 22. 2. 1 Pfalm. 35. 9. m Gen. 2.11. n Ibid. verf. 13. 0 Ibid. verf. 14. p Gent. 4. 12. & 15. q Gent. 2.1. r Eccl. 24. 20.

jugiter flagret edere Paradifus inquam iste, videamus quam forti polleat munitione: Dicitur in amoris Cantico. Sicut turri David collum tunn, que edificata est cum propaguaculis suis : mille clipei pendent ex es, emuy ormatura fortium. Collum inter caput & corpus medium eft, caputque jungit corpori. Collum ergo fanctæ Ecclefize competenter Domina nostra intelligitur, que inter Denm & homine: Mediatrix existens, dum Dei yerbum Incarnatum genuit, quali caput corpori, Christum Ecclefia. Divinitatemhumanitati nostra conjunxit. Hæc ficut turris David constructa dicitur, quia hanc Rex David ille manufortis contra Nabuccodonofor Regem Babylonis crexit & munivit, in hanc contra cum pugnaturus intravit, ficut in Equangelio dicitur: V Intravit Jesu in and low catelium. Ex hac castellum illud expugnavit. ad quod invadendum præmittens milites suos, dicit eis. Ite in castellum quod contra vos est, & nevenietis asinam. id est naturam humanam aligatam à Rege Babylonis. Solvite & adducite mibi. Ex hac turre fortem illum devicit, qui in pace caterns atrium fuum custodiens, sedebat in medio fluminum fuorum tefte Isaia & dicebat . y Sicut colligionetur ova que direlite sunt, se universam terram ero congregani: B nan fuit qui moveret pennam, & speriret os & gomeret. Ex hac inquam turre egrediens ille verus David. 2 Rufu & pulcher espelly: Rufu propter aspersionem sanguinis de latere vel pedibus ac manibus defluentis. Pulcher spectu, quia a Speciosu forma pra filiu bominum, Goliath superbum in fronte percussit, prostratumque gladio proprio interficiens, universa arma ejus in quibus confidebat abstulit, & spolia ejus distribuit. Sicque victor ad mili-

<sup>\$</sup> Cant. 4.4. \$ 1. Tim. 2. 9. V Juxta editionom vul-|getom, nom Gracus textus aliter legit, Luc. 10. 38. X Luc. 19. 30. Y Efai. 10. 14. Z 1. Reg. 16. 12. & 17. 42. 2 Pfal. 44. 3. 1. Reg. 17. 50.

### HERMANNUS ABBAS

milites suos cum triumpho rediens, b Confidite. ait. ere vici mundum: Et e Nunc princeps mundi hujus eilcietur fores. Hæc itaque turris ædificata est cum fuis propugnaculis, virtutibus scilicet principalibus, vel donis Spiritus Sancti protegentibus eam: sicut ei per Gabrielem dicitur d Spiritu Sanctus superveniet in te, & virtu Altissimi obumbrabet tibi. e Mille clypei pendent ex es, omnis armatura fortium. Per millenarium qui perfectus est numerus, significatur universis refertam fuisse virtutibus: unde & ab Angelo recte Gratia plena dicitur. Quod etiam tunc confirmatur cum dicitur, Omnis armetura fortium: quia videlicet omnes virtutes, quibus fortes id est Sancti viri finguli, ab Angelis Dei dono muniti fuerant, ista sola universaliter in se suspensas & quasi insertas & infixa habuit. Quis autem cogitare vel æstimare sufficiat, quomodò Angelicæ cohortes ad obsequium ejus deputatæ, ei affisterent jugiter, unde & in eodem cantico : f En lettulum inquit Salomonis sexaginta fortes ambient ex fortissimie Ifraël, omnes tenentes gladios & ad bella dottiffimi. Quis enim lectuli nomine convenientiùs, quàm ille venter designatur? In quo verus ille Salomon, Rex scilicet pacificus, cujus vultum desiderat universa terra, novem mensibus dulciter jacens requievit : & postea de eo tarquam de thalamo, fronsus processit. Hunc lectulum sexaginta fortes ambiunt ex fortissimis Israel, quia non minores Angeli, sed sexaginta, id est perfecta & infinita fupremarum virtutum & potestatum legiones ad ejus servitium directa, assidue illam circundant & ambiunt: quatenus & ei aliquid præcipienti fine morâ obediant, & appropinquantes forte adversarios illico procul ab ea repellant. Huncitaque 8 Paradisum voluptatu à principio Deus plantavit, in quo posuit hominem quem formavit, id est Filium suum sibi coeternum verbum, carnem factum, beatæ Virginis alvo coadunavit. Ut operaretur inquit &

b Joan. 16. 33. e Joan. 12. 31. d Luc. 1. 31. - Gant. 4. 4. f Gant. 3. 7. g Gen. 2. 8.

custodiret illum. Quid operaretur, Isaias aperit dicens. h Ut faciat opus suum, alienum est opus ejus ab eo: ut operetur opus suum, peregrinum est opus ejus ab eo. Quid enim tam alienum est Deo, quam vagire & fœmineo lacte nutriri? Ouid Deo tam peregrinum, quam mori? Opus illud prospiciens Abacuch i Domine inquit audivi auditum tuum. U timui: confideravi opera tua, E expaui. De hoc opere. rurfum dicit Dominus iple per Isaiam: k Obstupescite & admiramini, quia opus ego operor in diebus vestrii, quod nemo credet, cum enarrabitur. Hinc ipse Isaias, 1 Domine inquit quis credidit auditui nostro, & brachium Domini cui revilasum eft? Hoc autem opus ex quo in ventre matris incarnatus est Deus, coepit operari : quia nimirum ideo homo factus est, ut hominem redimeret. Quod verò dicitur. & custodiret cum: expositione non indiget, quoniam & prius quam in beata Virgine incarnaretur, & cum in ea clausus fuit, & postquam ex ea natus est, semper eam in omni san&itate & munditià servavit.

Qua gaudia matris habens cum virginitatis honore , Nec primam similem visa est, nec habere sequentem.

Nulla vero lingua dicere, nulla mens potest excogitare, quanta divini amoris dulcedine flagraret, dum Deum in utero clausum portaret. Cum enim David qui solummodò per speculum & in ænigmate Deum contemplabatur, ex magnà tamen devotione dicat muam magna multitudo dulcedinis tua, Domine? Quid sentiendum est de eà, in quà tanto tempore habitavit, n plenitudo divinitatis corporaliter? Depromebat reverà in eà sicut dicit quidam sapiens, universarum copia virtutum cœlestem quandam & inessabilem harmoniam: quia sine suavis modulationis spirituali cantilena, non est credendum vel unà horà Deum in eà mansisse. Nemo autem miretur, quòd eam per Paradisum vel lectulum Salomonis significari posse dixerim: quia & beatus Augustinus in libro De

h Esai. 28. 21. i Abac. 3. 1. k Habac. 1...5, l Isai. 53: 1. m Psalm. 30. 20. n Col. 2.9.

dollring Christians dicit, nihil obesse, imò etiam prodesse si eadem sententia diversis modis intelligatur: tantum ut à catholico sensu & dilectione Dei & proximi, non recedatur. Cum ergo per lectulum Salomonis fanctam Ecclesiam figurari nullus contradicat: quia in eà Domipus requiescit juxta illud; O Super quem requiescet spiritue mens nisi super humilem & quietum & trementem sermones . meor. Si inquam super humilem ipse requiescit : quis humilior ea inveniri potest? Ouæ cum ab Angelo mater Domini futura diceretur, ancillam ejus se vocavit dicens: P Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. Et in Cantico suo postpositis omnibus aliis virtutibus q Quis respexit inquit humilitatem ancilla sue. Cum ergo & in animà ejus Deus spiritualiter habitaverit propter incom parabilem humilitatem, & in carne corporaliter propter susceptam humanitatem: non video quæ ratio obsistat. ut non magis ipsa lectulus Salomonis appelletur, quam quilibet alius sanctæ Ecclesiæ fidelis. Quod si aliquis dicere velit, sufficere posse expositionem autiquorum Patrum & novam vel infolitam superaddi non debere: Respondemus juxta illam Ruth Moäbitidis sententiam, quæ paupertate oppressa loquitur ad Noëmi socrum suam: F Sijubes, vadam in agrum & colligam spicas remanentes post terga metentium.

o Ess. 66. 2. p Luc. 1. 38. q Ibid. vers. 48. r Rutb 2. 2,

### CAPUT NONUM.

Idem locus S. Scriptura potest exponi variis modis. Iterum de B. Virgine Mariâ, magnus illius encomiastes.

Sic ergo & nos colligimus spicas que metentium manus reliquerunt, imitantes illud Isaiæ: a Et erit sicut colligens spicas in valle Raphaim. Messores namque Sancti Patres & a Esai. 17. 5.

Docto-

Doctores Ecclesia fuerunt, quibus à Domino dicitur, b Rogate erge Dominum messis ut mittat operaries in messens fram: & alibi, Ego misi vos metere: quod vos non laborafia. Qui quoniam breves dies hominis sunt, morte utique præventi, non totum agrum metere, id est non omnem Veteris Testamenti Scripturam exponere potuerunt, sed multas nobis spicas colligendas, id est plures fententias aliter atque aliter intelligendas reliquerunt. Quas si nos perscrutantes, velit aliquis reprehendere, videat ne non sit ejusdem bonitatis, cujus fuit Booz: qui eam coepto operi perfistere exhortans, præcepit e pueris fuis, ne quis ei molestus esset, imò de suis manipulis ei projicerent, & ex industrià remanere permitterent, ut absque rubore colligeret. Sicque ipsa usque ad vesperam colligens & quæ collegerat virga excutiens, invenit hordei tres modios. Per hoc typice nobis infinuans, ut fi quid forte memoria dignum in Scriptura facra nos intellexisse senserimus: protinus virga id est rectitudine subtilis examinis, illud diligenter discutere studeamus: ne forte dictis antiquorum Patrum quantulumcunque contraire inveniatur. Sed potius ad mensuram trium modiorum, id est fidem Sanctæ Trinitatis, operationemque trium virtutum, Fidei, Speil & Charitatis, coërceatur. Hoc quoque quòd eadem Ruth per ipsam spicarum collectionem, prædicti Booz familiaritatem adepta, & postmodum ei conjugali thoro legitime sociata, ad tantum honorem pertingere meruit, ut ex ipluis stirpe iple Dominus Jesus Christus descenderit: mystice nos hortatur, quod si ejus actus spiritaliter imitari studeamus, nos quoque per eos ad Domini dilectionem perducemur. Nemo ergo ut dixí reprehendi debet, si aliquam veteris Testamenti sententiam aliter exponat, quam in antiquis inveniat: tantum ut nihil eis contrarium intermisceat: quià & ipfi antiqui doctores non uno codemque modo candem fententiam femper exposuerunt. Beatus enim Augustinus

b Matth. 9. 38. Luc. 10. 2. Joan. 4. 38. CRuth 2. 16.

exponens illum versum, c Qui emittis fontes in convalibus, inter medium montium pertransibunt aqua: Montium nomine ibi intelligendos dicit Apostolos. Beatus autem Gregorius longé post, in Homilià (Anno quintodecimo) ejuldem versus mentionem faciens: nomine Montium intelligendos dicit superbos, Convallium verò bumiles. Et cum multa distantia sit inter superbos & Apostolos, neuter tamen horum Doctorum alteri contrarius extitit, quia per vtrumque & in vtroque Spiritus Sanctus loquitur : & licet diverso modo tamen ex vtriusque ore in proximorum mentibus ædificationem operatur. Si ergo nos quoque creationem terræ, ad recreationem humanæ naturæ referamus, minimè exinde reprehendendi fumus. Nam ipla quoque creatio primi hominis, lecundo homini, id est Christo, in multis locis convenienter potest aptari. Ille enim factus est sexta die , iste verò sextà etate : Ille non de nihilo, sed de limo terræ factus est, iste de carne Virginis in ejus ventre à Deo formatus est. De illius costà dormientis, ædificavit Deus mulierem: de istius latere in cruce mortui profluxit fanguis & aqua, quibus duobus ædificatur Ecclefia: quia nifi quis aqua baptifinatis renatus, & sanguinis Christi perceptione ei conjunctus fuerit, nec Christi nec Ecclesia membrum, vel filium se appellare poterit. De Adam & Evâ omnes fecundum carnem nalcimur, de Christo & Ecclesià omnes spiritualiter renascimur. Jam verò ipsa verba quæ de Evå Adam dixit, consideremus. d Hoc nunc inquit es ex essibus meis, & caro de carno mea: per ossa fortes Ecclesiæ, per carnem debiles intelliguntur. Dominus itaque oftendens infirmos quosque in Ecclesia à fortibus despici non debere, cùm præmisisset per Adam, Hoe nune os ex offibus meis: subjecit, Es caro de carne mea. Os ex ossibus Christi intelligi possunt, quibus dicitur, e Nolite timere eos qui occidunt corpus: Caro

e Psal. 103. 10. d Gas. 2. 23. e Matth. 10. 25.

verò infirmiores, quibus dicitur: f Cum persecuti vos fuerint in civitate und, fugite in aliam. Offibus dicitur, 2 Nolite portare sacculum neque peram neque calceamenta: Carni dicitur, h Sed nunc qui babet sacculum, tollat similiter & peram. Et cum de eo Paulus dicat, i Qui proposito sibi gaudio sustinuit crucem, confusione contemptà: Carni tamen, id est, infirmioribus compatiens, & ne subitaneo timore presi desperarent exhortans, k Trifiu est inquit anima mea usque ad mortem : 1 Et, Pater si possibile est transeat à me calix ife. Ne ergo infirmi desperent, sele eis sociat dicens. Et caro de carne meâ. Gallinæ m etiam magis quam alii avi fe comparat, quæ pullis suis plus omnibus avibus compatiens, voce fit rauca, plumis hispida. Hincest quod iplam principalem & primam columnam Ecclesiæ permisst Petrum Apostolum se tertiò negando cadere, ut post casum resurgens, disceret infirmis eadentibus condescendere dicens ei : n Et tu aliquando conversus confirma fratres twos. Quamobrem Relinquet inquit o bomo patrem suum & matrem suam, & adbarebit uxori sua, & erunt duo in carne una: quod Apostolus exponens, P Sacramentum inquit boc magnum eft, ego autem dice in Christo & in Ecclefia. Iple emm patrem fuum & matrem, id est, Synagogam, de cujus stirpe secundum carnem natus fuerat relinquens: adhæsit uxori suæ, sancæ scilicet Ecclesiæ: Et sunt due in carne una, sponsus & sponsa, caput & corpus, Christus & Ecclesia. Hæc autem coadunatio facta eft in glorioso & nobilissimo illo thalamo, id est in beatæ Virginis utero, cujus aduentum ipfe Deus ferpenti maledicto comminando, pronuntiat ita dicens, q Inimicitias ponam inter te & mulierem, & semen tuum & semen illius. Ipsa conteret caput tuum, & tu insidiaberis calcaneo illius. Caput

f Ibid. vers. 23. g Luc. 10. 4. h Luc. 22. 36. i Heb. 12. 2. k Matth. 26. 38. l Ibid. vers. 39. m Matth. 23. 37. n Luc. 22. 32. • Marc. 19. 7. p Ephes. 5. 32. q Gen. 3. 15.

Caput enim serpentis superbia est, quia & ipse ejestus est de cœlo, & hominem ejecit de Paradiso, dicente Apostolo: q Initium omnis petrati superbia. Hoc autem caput, id est, superbiam ipsa valde contrivit & per se & per semen suum, id est, Filium suum: per se quidem, cam dicit, \* Ecce ancilla Domini: per silium verò suum, qui cum Deus esset, sumiliavit sematipsum sullus dedicus asque ad mortom. Verum de Adam & Evà ista sufficiant, inunc verò adhuc de Noë quomodo passionem Dominicam præsiguaverit, unum exemplum ponamus & sic sermonem siniamus.

q Eccl. 10. 15. r Luc. 1. 38. f Pbil. 2. 8.

#### CAPUT DECIMUM.

## Quemodò nudus Nei passionem Christi figuraverit?

Plantavit inquit a Noë vineam, & bibens vinam inchristus eft & nudatus in tabernaculo sub. Per Noë in hoc loco personam Domini intelligimus, qui Plantavit vineam, populum scilicet Judaicum de quo in Psalmo dicitur: b Vineam de Egypto transfulisti, escessi gentes & plantasti cam. De hac & Isaias, e Vinea sulta est dilebb in cornu, in loco uberi, & expestavi ut sucret uvas & secis lubruscas. Per vinum quod Noë bibit, intelligimus dilectionem quam Dominus ad populum Judaicum habuit. Licet enim totum mundum sanguine suo redemerit, tamen specialists pro eis se venisse testatur, dicens in Euangelio: d Nom sum missus missus nisi ad oves, qua perierunt damus Israel. Hoc antem vinum tanta fortitudinis suit, ut bibens illud inebristus sit: quod Apostolus exponens, e Propter nimiam inquit charitatem suma qua dilexit nos Deus, situm suma misti in si-

a Gen. 9.21. b Pfalm. 19. 9. c Esai. 5. v. 1. 5 2. d Marth. 10. 6. c Eph. 2.4.

in similitudinem carnis peccati. Sicut enim ebrius sensu perdito non confiderat quid faciat, sic & Dominus propter nimiam vim dilectionis, fecit quod nunquam eum aliquis credidisset facturum, nec pertinere videbatur ad majestatis ejus excellentiam ut faceret: nasci videlicet de fremina, lacte ejus ali, colaphis coedi, expui, crucifigi & mori, sed hæc omnia quasi ebrius pertulit. Ne cui autem incredibile videatur, quòd Noë ebrium figuram Domini gestare diximus, consideret quod per David dicitur: \* Et excitatus est tanquam darmiens Dominus, tanquam potens crapulatus à vino. Dicitur etiam in amoris Cantico, b Fortis est ut mors, dilectio. Crapulatus ergo à vino, id est nimietate dilectionis erga nos flagrans, nudatus est in tabernaculo suo: quia in populo Judaico qui proprie tabernaculum & domus ejus elle debuit, exhonoratus & consputus, & etiam corporaliter à Pilati militibus vestimentis suis nudatus, & nudus in cruce fuit suspensus. Cham autem filius ejus minor qui patrem nudatum derisit, incredulum populum delignat, id est eos qui Christum videntes nudum in cruce suspensum, irridentes eum & capita sua moventes dicebant: e Alios salvos fecit, se salvum faciat, si hic est Christus Dei dilectus. Per Sem verò & Japher majores filios, Prophetæ & Apostoli designantur, qui videntes eum nudatum, vel in spiritu Prophetæ, vel in corpore Apostoli, non despexerunt sed honoraverunt eum. Ex his unus est Isaias, qui prospiciens eum nudatum dicit; Non est en species, neque decor; & vidimus eum & non erat Aspellus, & desideravimus eum despellum & novissimum vstorum, virum dolorum & scientem infirmatem. Et quest absconditus vultus ejus & despettus, unde nec reputavimus cum. Vere languores nostros ipse tulit, & dolores nostros ipse por tavit, & nos putavimus eum quasi leprosum, & percusium à

a Pfalm. 77.65. b Gant. 8.6. c Matth. 27.42. d Ifai. 53. 2.

Des & humiliatum. Cui alter confonans Paulus scilicce Apostolus, Nos inquit Predicama Christum crucifixum. Tudeis quidem scandulum, Gentibus autem stultitiam; ipsia mutam vocatis Judais atque Gracie, Christum Dei virtutem & Dei Sepientium. Sed evigilans Noë, non ipsum filium qui se deriserat, f sed Changan filium ejus maledixit: duos autem qui se honoraverant, benedixit. Quia Christus refergens ex mortuis & afcendens in cœlum, Prophetas quidem & Apostolos, omnesque qui prædicatiomi corum crediderunt, secum glorisicavit: semen verò incredulum puniri præcepit, ficut in supradicto psalmo dicitur: g Et percuffit inimicos suos in posteriors, oppro-Brium sempitarium dedit illis. In posteriora quippe inimicos fuos percuflit, quia in posteros corum qui se cruci-Azerunt, & in præsenti vita fententiam dispersionis & captivitatis, & in futura jaculum æternæ damnationis intorfit. Sed quia de Christi incarnatione & passione multa jam dicta funt, tempulque est tam prolixi sermonis terminandi: ad Dominam nostram misericordiae matrem, iterum oculos vertamus: & per cujus benedictum **finctum** falvati fumus , in ipfa finem loquendi faciamus.

# CAPUT UNDECIMUM.

Anthor vertit fermonem fuum ad Beatam Virginem, quam deprecatur ut mifericordia Matrem.

Est enim re verà mater illa de quà dicitur: h Et vecevit
Adam nomen anoris sas Eva, co quid mater esset omnime
oisentium. Eva quippe illa recté dicitur mater morientium, quia per illius culpam omnes sententium mortis
incurrimus: hac est autem mater viventium, quia per
istanti

e 1 Car. 1. 23. f Gen. 9. 24. 20. 1. & 6. g Pfalm. 77. 66. h Gen. 3. 20.

Mam omnes vitam perditam recepimus. Sequentes enim Apostolum dicentem, i Sicut in Adam omnes moriuntur. isa & in Christo omnes vivisicabuntur : & nos de gloriosa matre eius dicere possumus; sicut per Evam omnes morimur, ita per Mariam omnes vivificamur. Paradifi namque porta per Evam cunctis clausa est, & per Mariam Virginem iterum patefacta est. De hac reverà à Domino dictum convenienter potest intelligi # Fuciamus si adjutorium simile sibi. Sicut enim carteris corporalibus creaturis à Domino solo justu creatis, hominem quem ad imaginem fuam formavit per quem Christum significari antelligere poffumus, quali non fine confilio creare vowit dicens, Micianius bominem ad imaginem & similisudinem noftram : ita & mulierem quafi per confiliuta creavit dicens: 1 Non oft bonum bominem effe folum, faciaenus si adjutorium fimile fibi. Quod de Eva quidem ad litteram nemo dubitat dictum, de sponsa verò simul ce matre Dei sanctà Marià, & per eam de sanctà Ecclesià non minus prædictum, convenienter potest intelligi, Licet enira per Isaiam dicatur, . Si ego qui alies parere fici, ipse non pariam, dicit Dominus. Etse co qui alin esmerationem tribuo, sterilis ero, ait Dominus Deus tuus. Tamen ante beatam Mariam quasi sterilis suit, qui quamvis omnia ut Deus creaverit, nullum tamen eo modo, quo posteà filiant peperit. Ubi verò dicente Deo \* Faciamus ei adjutorium simile sibi, Unigenito silio suo carnem nostram quasi sponsam in utero beatæ Virginis tanquam in thalamo fociavit : & ficut dixit Adam, • Erunt due se corne una, ita Deum & hominem in uno Christo copulavit: illico sterilitate remotà Deus parere ccepit illos filios, de quibus dicit Joannes: P Quatques autem receperunt eum , dedit eis potestatem filies Dei fieri, qui non ex sanguinibus neque ex voluntate cornie, neque ex

i Corinth. 15. 22. k Gm. 2. 18. 1 lbidem. m Bfai, 66. 9. D Gm. 2. 18. O lbid. v. 14. p Jom. 1. 12. K 2

Voluntate viri , sed ex Deo nati sunt: Ecce ergo quam competenter de Domina nostra dictum intelligitur, q Faciamus ei adjutorium simile sibi. Deus enim est pater rerum creatarum, & Maria mater rerum recreatarum. Deus qui de nihilo creavit omnia, voluit ea corrupta reparare fine Maria. Deus omnia creavit, & Maria Deum generavit: & quia Dei filium genuit Maria, sponsa utique Dei facta est Maria. Non tamen folum Deum Maria genuit, sed post illum & per illum multos filios Dei generavit, qui ei quotidie clament devote, r. Pater nester qui es in celis. Illos filios non dedignatur bonus filius Mariae fratres appellare dicens f Narrabo nomen tuum fratribus meis: & 1 lte, nuntiate fratribus meis. Denique filius Mariæ, frater noster est: & consequenter etiam Maria mater nostra est. O quid Mariæ debemus! Per Mariam Deus factus est pater noster, quia per illam Dei Filius factus est frater noster. Per Mariam Deus creator noster. factus est pater noster: per Mariam Deus Judex noster. factus est frater noster. Quid jam timendum nobis est. quando judex noster est frater noster: & Judicis nostri mater, est etiam nostra mater? Si propter peccata nostra, nobis forté iratus est judex noster: non desperemus, quia ipsius mater est etiam nostra mater. Placet ergo pia mater, pium filium reis filiis: reconciliet bona mater, iratum fratrem fratribus miseris. Scripsit de ea quidam bonus fervus ejus, ille scilicet jam supra sæpe memoratus Domnus Anselmus in quadam oratione ad eam factà hoc modo. "Meminimus, inquit, & meminisse delectabile est, quomodò apparens cuidam servo suo in extremis agenti, & interrogans utrum cognosceret: cum ille, Minime Domina, tremens responderet: quam dulciter ei dixisti, Ego sum misoricordia mater. Apud quam ergo rectius & confidentius miseri calamitates suas de-

q Ibid. r Matth. 69. Luc. 9. 2. f Pfalm. 21. 23. t Matth. 28. 8. u Visio cujusdamin extremis agentis.

plorabunt, quam apud te: quæ meruisti mater existere ejusdem Redemptoris & Judicis nostri? Te præfiguravit urna illa aurea in qua Deo jubente positum est manna. panis scilicet Angelorum, quem per te manducavit humana natura. Hunc ergo panem, pia Mater porrige esurientibus filiis tuis : & ut illum dignè percipere possint, fana in eis palatum interioris hominis. Quamvis enim ipse Filius tous dicat, "Qui manducat carnem meam & bibit Sanguinem meum, in me manet & ego in eo: terret nos tamen multum quidam de dapiferis ejus dicens y Qui manducat & bibit indigne, judicium sibi manducat & bibit. Scimus enim reverà tanti mysterii nos prorsus fore indignos, qui in multis eum offendimus. Ideoque licet eum desideremus, tamen conscientià intrinsecus graviter remordente, eum suscipere formidamus. Sed ad te confugientes mediatrix nostra quæ es post Deum spes sola, tibi peccata nostra confitemur; teque inter nos & Deum mediatricem & interventricem fieri exoramus. Sed quid miseri faciemus? Angustiæ nos premunt undique. Cum enim Dei Filium offendimus, utique etiam matrem ejus quam ipse multum diligit, pariter offendimus. Ouomodò ergo Filio reconciliari petimus per matrem. qui similiter offendimus matrem? Sed quia utrumque offendimus, ad utriusque misericordiam recurramus: & alteri per alterum reconciliari exoremus. Bona ergo mater, reconcilia bono filio tuo, reos filios tuos: Bone frater, reconcilia bonæ matri tuæ, reos fratres tuos. Bonustu, & Bona tu: dulcis tu & dulcis tu. Bone ergo Domine & bona Domina, dulcis frater & dulcis mater. obsecramus misericordiam vestram, quatenus sic præsens festum Natalis pii fratris & partus piæ matris, sie nos recolere concedatis: ut per illud feltum ad æterna festa nos perducatis, ubi vos videamus, videntes gaudeamus.

Z Joan, 6. 57. y 1 Cor. 11. 29.

#### MERMANNUS ABBAS

suit , gindertis collandemus per omnie fircula fermiceum Amen.

Hic liber fanche Marie de Cafà Dei & feripeas anno Incarnati verbi millotimo centelimo quadragetimo mono.

& Name Vicania, cambina Ordinis Pramafirstinfis.

BIPLICIT.

# ERNALDI ABBATIS BONÆ-VALLIS Ord. S. Benedicti OPUSCULA DUO.



## ERNALDI

ABBATIS BONÆ-VALLIS,

Ord. S. Benedicti

# OPUSCULA DUO

Quorum primum

Commentarius in Pf. CXXXII.

Ecce quam bonum & quam jucundum habitare fratres in unum, &c.

Alterum

De Donis Spiritus Sancti.

Ex MSS. Codicibus Abbatiarum Longipontis & Ciftercii.



LUGDUNI BATAVORUM,
Ex Officina PETRI VANDER MEERSCHE.
M. DC. XCII.

*\)* . . , • . • . . • : ; •

# COMPENDIUM VITÆ

# ARNALDI ABBATIS BONÆ-VALLIS, CARNOTENSIS DIÆCESIS,

Ordinis S. Benedicti.

Rnaldus, quem alii Arnaldum, alii Arnoldum volunt, vir non obscuræ famæ fuit, quamvis obscuræ originis, Divo Bernardo æqualis, eidemque uti & Pe-Trus Celleniis, maxime familiaris. Intitutum D. Benedicti professus, in sua (ut verifimile est) Bonavalle Carnotensis Diæcesis, ubi totum se, illis addixit studiis, quibus Christiana ac religiosa pietas, pasci ac foveri folet. Divinis ita, humanisque instructus litteris, Cænobio huic in Abbatem successu temporum & observantiæ merito præsectus est, maximo hujus monasterii quod in agro Carnutensi vix sexto ab ipla urbe milliari conditum est, honore & commodo. In qua etiam urbe Petrus Cellensis paulò post Arnaldi obitum, munus Episcopale gessit. Hic Arnaldus est, quem S. Bernardus Clarævallensis Abbas plurimum adamavit, ut Epistola ipsius 310 ad eum manu proprià, in extremis scripta, sidem facit. Hic Arnaldus est, ab Arnulpho Lexoviensi Episcopo inquam laudatus, cui in hæc verba. ægrotanti Arnulphus scripsit. Caperunt occurrere mihi, qua de vestra dilectione jocunda provenerant. Occurrobat miti Jiquidem charitatu vestra sanctum illud, dulcoque colloquium, quo pravaletis auditorum mentes rerum erudire sollertia, & aures jocundi sermoniu sunvitate mulcere. Recordabar quantam vobu scribendi gratiam bonitae divina contulerat, in qua nescio an magiu sententiarum sructum, an disendi poritiam debeam admirari. Hac enim apud vos tantă sibi invicem paritate respondent, ut neque rerum majestae, verborum videatur coarctari angustiu: nec sermoniu dignitae, aliquâ sententiarum excellentia pragravari. Extant & aliæ ejustem ad eundem Epistolæ, in quibus semper Ernaldus appellatur sicut etiam ab Henrico Gandavensi.

2. Tanta cum fuerit Arnaldi nostri doctrina & pietas, ejus tamen lucubrationes, aliæ quidem latuerunt hactenus, excideruntve, aliæ aliis authoribus adscriptæ funt, paucis auctori germano reservatis. Ernaldu, inquit Henricus Gandavensis, Abbas Bonavallu vitam Ĵandi Bernardi in quatuor libris, prater illum quem Abbas S. Theodorici Guillelmu scripserat, explicavit: multa hinc inde tangens, que ipsi pertinere videbantur, ad ma-· teriam quam scribebat. Commentatus est etiam super quinque vel sex ultimu verbu Domini in cruce, multipliciter ac subtiliter inde disputans. Verum in hoc lapsus est Henricus, quod Quatuor libros de vita S. Bernardi, tribuerit Arnaldo, cui rectius Trithemius unicum adfignat, & quasdam Epistolas. Ex libris enim quinque De Bennardi wita passim obviis, primus est Ernaldi fœtus, alter Guillelmi Abbatis Sancti Theodorici ac posteâ in Signiaco Monachi ordinis Cisterciensis. Tres reliqui spectant ad Gaufridum olim Bernardi notarium seu amanuensem, ac postea IV. Clarævallis Abbatem. Præterea in eo hallucinatur Henricus, quòd Arnoldum ordinis Cifterciensis fuisse dicit in libro De Scriptoribus Ecclesiasticis: quem instituti Benedictinorum fuisse constat. Præter hæc, alia etiam opuscula Arnaldum authorem præferunt, in variis Bibliothecis, alia latuerunt hactenus, aut penitus interciderunt. Ex his omnibus Arnoldi operibus, in ultima editione operum Divi Cypriani Oxonii in Anglia anno 1682, è theatro Seldoniano procuratà, atque ex antefort: Genitrix est obstetrix, & dilettam devotio sopoli exhibet clientelam, Item codem loco, Nec pracedens delettatio aliquam expetat pænarum uluram. Qui uterque locus in Arnaldi libello De Laudibus B. Maria Virginia legitur in hunc modum: Ubi virgo & obstetrix & genitrix, sibipsi in illa celebritate exhibuit clientelam: Et insta, Nullam ibi usuram pænarum pro voluptate ultro repetebat.

6. Illud hujusce rei loçulentum quoque argumentum est, quod author libri istius Cypriano adscripti, ubi de passione agit, eandem sententiam habet, de Mariæ commendatione Joanni à Christo facta, atque Arnaldus in Sermone 3. De verbis Domini in Cruce. Illic enim ita Arnaldus loquitur: Ecce Joannes pia hareditatis suscipis testamentum, eligeris & in boc proponeris omnibus. Joseph qui eatenus ministraverat, te subrogato, cedit; nec marifalia jura opponit: ut obstruatur os loquentium iniqua impose terum, quia matrimonium illud dispensationi divina, non copula carnali servierat. Ideoque nec Joseph, cum Joannes sam suscepit in parentem, queritur de disjuncto connubio, quod dispensatorium fecerat, sine ullo carnalis copula com-Illic verd author ille in hunc modum. Jam exigebat ratio ut conjugii removeretur opinio, nec ultrà Pater, Christi estimaretur, qui estenus vicem patris & conjugis tenuerat. Habebat Joseph in hac Christi dispositione rationabilem contradictionem, cum alteri commendaretur Maria, si se cognovisset carnalem maritum, &c. utrubique author & Joseph in passione superstitem suisse existimat, & Mariæ commendationem Johanni, prætermisso sponso, factam dicit, ut carnalis copula removeretur opinio. His si addamus testimonia MSS. Codicum, qui librum illum Ernaldo nostro tribuunt, extra omnem quæstionem erit, opus istud Ernaldi nostri genuinum esse fœtum. Illud verò maxime commendat authorem, quod ista ejus elucubratio digna sit visa, quæ Patrum fere omnium Latinorum facundillimo, Cypriano tribueretur. 7. Tracta7. Tractatus De Operibus sex dierum, qui etiam in MSS. Codicibus Bibliothecæ olim Fulcardi montis, nunc Colbertinæ Parisiensis, De Paradiso inscribitur, opera Dionysii Peronelti Ecclesiastæ urbis Antissiodorensis, sub nomine Arnaldi primum editus. Authorem ipsum præsert in multis MSS. Codicibus, ex quibus illum exteripsit olim & transmistad Dominum Lucam Dacherium Dominus Bertrandus Tisser, Prior Bonisontis in Terascia, Cisterciensis ordinis; Archiepiscopatus Remensis. Atque etiam sub ejustem nomine sæpius in Bibliotheca veterum Patrum, est impressus: Idémque est dicendum de libello inscripto, De Laudibus Beata Maria Virginis. Liber autem Meditationum, est tantum editus ab Episcopo Exoniensi, anno 1682. ad calcem

operum S. Cypriani.

8. Denique quod attinet Ad librum secundum de vita S. Bernardi, qui à nonnullis Bernardo Bonævallis apud Vesuntionenses Abbati Cisterciensis instituti, adscribitur. Jam quæstio illa soluta videtur, in notis recentioribus ad Bernardi Epistolam 310. quas Joannes Mabil-Ionius edidit, cum Bernardi operibus, editionis Parifiensis anni 1667. apud Fredericum Leonardum, via Jacobæa sub scuto veneto. Nec obstat quòd aliqui objiciunt, scriptorem scilicet hujus libri, id ex obedientia, ut iple ait, aggressum esse: quasi hoc arguat Cisterciensem illum fuisse & Claravallensibus subjectum imò familiare erat authoribus hujus fæculi duodecimi, ut etiamsi majores essent ac Præsules, obedientiam prætenderent, si quando alicujus rogatu vitam aliquam describerent. Sic Baldricus Dolensis Archiepiscopus, vitam Hugonis Archiepiscopi Rotomagensis, scribere rogatus à Monachis Gemeticensibus : Quis ego, inquit, Qui Domino Abbati vestro, vobisque fratribus nostris & Dominis, immo ipsi caritati non obediam? Quod & innumeris aliis exemplis probari posset.

9. Commentarius in Psalmum 132. Ecce quam bonum

#### COMPENDIUM VITE.

enterioribus multis editionibus correctà, prodierunt De verbu Domini in Cruce, de operibus Christi Cardinalibus, hucusque & perperam D.Cypriano Carthaginensi Episcopo attributis, De operibus sex dierum, de laudibus Beate Maria Virginis, & meditationes varia. Itemque inter Opera Divi Bernardi sæpius, Liber primus de vita S. Bernardi, alteri Bernardo Bonævallensi apud Viennenses (ut ajunt) Abbati, à plerisque suppositus: de quibus singulis paullò amplius agendi, occasionem hic aucupari, haud erudiendo lectori incongruum suerit.

- 3. Opusculum De septem verbis Domini in Cruce à nullo non adscribitur Arnaldo Bonævallis Abbati: quanquam nonnulli in eo fallunt, falluntúrque, quòd Bonævallis apud Vesuntiones Abbatem interpretentur. Verum quæstionem omnino dirimit, subjecta apographi Cisterciani inscriptio: Arnaudus Abbas de Bonavalle in francia, de verbis Domini: nam franciæ nomine Bonamvallem agri Carnutensis satis distingui ab aliis ejusdem nominis Monasteriis, quæ sive in Diœcesi Viennensi, five Pictaviensi, sive in Ruthenensi consistunt: norunt omnes, qui res Gallicanas intelligunt. Istud opusculum, à Joanne Gagnejo Viro Docto primum, Francisci primi Galliarum Regis à Confiliis & Elemosynis, excusum typis est cum hoc titulo, Arnaldu Abbac Bonavallis in Diocefi Cornotensi, de verbis Domini in Cruce.
- 4. Liber de Cardinalibus Christi Operibus inter S. Cypriani opera hactenus vulgatus, etiam Arnaldo nostro inscribitur, tum in Cisterciano & Clarævallensi, tum in Oxoniensi apographo Collegii omnium animarum, tametsi in isto mendose legitur Bonavillanensis pro Bonavallensis Abbatis nomen. Ita enim inscriptio se habet in exemplari Clarævallensis: Donni Ernaldi Bonavallensis. Abbatis liber de Cardinalibus Christi operibus: atque in alio additur, quem scripsit ad Adrianum Papam, sciliset IV. hung sibrum Arnoldo isti jam adjudicaverant

#### COMPENDIUM VITAL

bene multi, Robertus nempe Cocus in censura sua, Phitippus Labbeus in notis ad librum Bellarmini De scriptozibus Ecclesiasticis tomo I. verbo Cyprianus. Combessius in apparatu ad Bibliothecam Concionatoriam, verbo Arualdus: & Joannes Mabillon, in notis ad Epistolam 210. Bernardi Abbatis, editionis Parisiensis anni 1667. Quod tamdiu germani authoris nomen ignotum suit, id tactum ex authoris modessia, qui in sine prologi, nomen suum premi, his verbis postulat: Libelsum igitur quem de Cardinalibus Christi Domini nostri oparibus scripsi, Paternitati vestra suppresso nomine missi.

. Mirum est hoc opusculum S. Cypriano suppositum fuisse, cum sola ejus lectio contrarium persuadeat. Illud unum adferre sufficiat, quod scriptor agens de Baptismo Christi, ait, Baptismum per quemcunque fiat, eundem esse; nec boc privilegium meritis esse datum, sed gratia, & propriè sibi omnipotentiam Dei retinere huius effectum. Quod non facile dixisset S. Cyprianus, quippe qui omnem ab hæreticis Baptismum collatum respueret. Quid quod Scripturæ citationes vulgatæ respondent, quæ à Cypriani temporibus immensum abest: Quod author agens de unctione Crismatis, hac scribit: Hodie patent carceres, & damnati libertate donansur, severitate deposità hodie judices mansuescunt. quam alienum sit à tempore Cypriani, quo judices fere omnes gentiles erant, nemo non videt. Adhuc in codem fermone adfirmat, Non solum in Regibus & Sacerdotibus unctionis honorem permansisse, sed & in omneme populum Catholicum effusam esse hujus gratia plenitudinem. Cum longe post Cypriani tempora unctio Regibus, ne dicam Sacerdotibus adhibita sit. Verum etiamsi seponerimus varios Codices membraneos, qui istud Opus Ernaldo vindicant, id etiam pateret ex styli similitudine, tum ex mutuâ ejus comparatione, cum aliis ipsius operibus. Exemplo sit, quod author in libro De Cardinalihus Operikus, ubi de nativitate, hæc verba pro-

## TRACTATUS

PIÆ MEMORIÆ DOMINI

# ERNALDI ABBATIS BONÆ-VALLIS

In Pfalmum CXXXII.

#### HOMILIAI.

In Versum I. Ecce quam bonum & quam jocundum, habitare fratres in unum.

cce quam bonum, &cc. Ecce, vox intuentis & demonstrantis: Quam, ammirantis & exclamantis. Quatuor funt proposita, quæ ita congruo ordine colliguntur, intuitio, ammiratio, demonstratio, exclamatio. Intuindi cordis indicat puritatem: ammiratio, in-

tio, mundi cordis indicat puritatem: ammiratio, infpectæ rei magnitudinem: demonstratio, socialis animi Caritatem: exclamatio, ipsius Caritatis amplitudinem. Vide ergo qua laude extulit, quod tam abrupto principio de repente protulit: ammirando, exclamando, & amicos tanquam ipso digito ad spectaculum invitando.

Bonum est inquit, & jocundum quod vobis offero: utile est & delectabile, quod ostendo. Nonne ut verbis utar poetae, omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci? M

funt bona & non jocunda, ut jejunia, que carnem affligunt: multa jucunda, fed nequaquam bona vut carnis vitia, quæ Deum offendunt. Iste miscuit nobis vinum ad mensam sapientiæ, & proposuit bonitatem simul & jocunditatem, utilitatem & dulcedinem, in craterà divinæ clementiæ. Accedamus & bibamus, quia nec inhonestum est, quod bonum dicitur; nec onerosum est, quod jocundum describitur. Et quid est illud quæso, quod ita animum afficit propter jocunditatem, & affectum allicit propter commoditatem? Habitare fratres in unum: brevis descriptio, & quantò brevior, tantò obscurior. Fratres in Scripturis invenio quadrupliciter nuncupari, secundum naturam, ut Jacob & Efaü: secundum cognationem, ut Abraham & Loth: secundum gentem, ut totam domum Jacob: fecundum fidem, ut omnes, Christianos. Primi certant propter hæreditatem, & ab invicem separantur: secundi multò leviùs, in Genesi ab alterutrum dividuntur: tertii 2 Divisi sunt ab ira quitus ejus, & populus stultus & infipiens, prædicantur. In quarto quoque gradu multi falsi fratres, multi schismatici inveniuntur. Qui funt ergo isti tam beati fratres, germani tam laudabiles. quos nec invidia cujusquam, ut primos dividit: nec pecunia, ut secundos secernit: nec vecordia, ut tertios à Deo secludit: nec multitudo, in hæreses & sectas disjungit. b Multi sunt vocati, pauci verò electi. Multi vocati faciunt hæreses, pauci electi manent ut fratres. Isti pàuci isti electi, hi sunt fratres Jesu, qui servant c unitatem Spiritus contra invidiam; voluntariam paupertatem contra pecuniam; dilectionem d quæ fortis est ut mors, contra vecordiam; fraternam caritatem, contra Schismaticorum malitiam. Igitur præter illos paucos quos elegit Deus, conformes e fieri imaginis filii fui, ut fint isti f unum. ficut & ipfi unum funt: in toto Orbe vix, imò nullatepus reperies, qui possit Habitare in unum. Nota ergo ipfum

a Psalm. 54. 22. b Matth. 22. 14. c Ephes. 4.3. d Gant. 8.6. c Rom. 8. 29. f Joan. 17. 21.

& quam jocundum, &c. Habetur sub nomine Arnaldi cum aliis indubiis ejusdem Operibus, in MS. Codice optimæ notæ & fynchrono fcriptori, in Bibliotheca, Longipontis ordinis Cifterciensis, Suessionensis Diœcesis. Hunc anno 1676. deteximus cum varias Gallicani orbis Bibliothecas veteres, excuterem: quem posteà mihi transcribendum curavi ab ejustem Coæmonacho, qui & aliam hujus operis copiam eodem anno, ad Joannem Mabillon Monachum Benedictinum, misit: tunc temporis de omnibus Arnaldi operibus in unum colligendis utque edendis, meditantem. Habet opusculum istud, ingenium Arnaldi nec imparem dictionis suavitatem, quam ubique spirat : ut sit nullus, qui lecto illo, in eandem nobiscum sententiam non yeniat. Quamvis in homilia IV. & V. derelicto textu, hic author argumentum aliud ab proposito aggressus videatur. Ernaldi verò pietatem valde olet, ubi etiam à textu & argumento operis, aberrat.

10. Opusculum de septem donis Spiritus Santti, sub nomine ejuldem Arnaldi extat MS, in Bibliotheca Ciftercii Archimonasterii, quem anno 1655, ad Lucam Dacherium misit transcriptum à se accurate, Jacobus de Lannoy, Monachus hujus Cœnobii, vir juvandis litteratis natus. Notæ codex optimæ est, atque Opusculum istud ob eam quam amplectitur doctrinam, est Arnaldo Abbate, cujus nomen præfert & pietatem redolet, dignissimus. Negare tamen haud possumus, dictionem haud semper accedere ad eam elegantiam atque ornatum, quem in aliis suis tractatibus, Arnaldus præse fert. Addo, in illo quoque citationes Scripturarum effe frequentiores, quam in aliis Arnaldinis Opulculis: quamvis opus ex fundo fuo industriæ magnæ fit, nec abhorreat à soliditate Abbatis nostri. Doctrina quam habet Cap. 8. De letione pedum, conformis omnino est doctrinæ Ernaldi De Operibus Christi Cardinalibus, ut ntrumque conferenti opusculum patebit. Non eodem femsemper ornatu in Opusculis suis procedebant veteres, sed remissible aliquando vel intensius, pro re nata, vel argu-

mento.

11. Franciscus tandem Titelmannus, qui Opusculum Arnaldi De septem verhis Domini in Gruce recensuit atque post Joannem Gagneum, huic quoque adscribit Librurg de Corpore & Sanguine Domini, in prologo præmisso ad editionem suam, ubi hæc verba: Fertur idem author, prater duos bos tractatus, nempe de verbis Domini in Cruce & de Laudibus Beatæ Mariæ Virginis, alia quoque scripsisse Opuscula de Operibus sex dierum, deque Corpore & Sanguine Domini, que hactenus nobis invisa. Sed forte liber ille De Corpore & Sanguine Domini spectat ad Guillelmum Abbatem sancti Theodorici, ejusdem olim instituti ac ejusdem temporis: qui scripsit de hoc argumento librum, quem sæpius in Manuscriptis Codicibus vidimus, conjunctum & collectum cum Opusculis Arnaldi Abbatis: unde hanc ob causam, nonnulli opinati funt spectare ad Arnaldum. Vel etiam liber ille De Corpore & Sanguine Domini, non est aliud opus ab eo De Cardinalibus Christi Operibus, in quo de Eucharistia egregie tractat.

nem faciunt amplam Carolus de Vuisch Prior Beatæ Mariæ de Dunis in Flandria, In Bibliotheca Scriptorum Ordinis Cisterciensis, contendens multis & vanis, spectare illum ad istum ordinem. Cæsar Egassius Bullæus, sæculo 4. Historia universitatis Parisiensis, in Catalogo Illustrium Academicorum sæculi istius. Joannes Mabillonius jam dictus, in notis ad Epistolam 310. Divi Bernardi, Citatæ editionis. Ego ipse In supplemento Bellarmini de Scriptoribus Ecclesiasticis, tum in Cypriano ad annum 250. tum In Arnaldo ad annum 1160. quos videas. Philippus Labbeus, ibidem. Guillelmus Cavus In Historia

ria Rei Literaria faculo 12. cum aliis multis.

ipsum verbum Habitare, quod est immobiliter in unitatem consistere. Habitare, quod est immobiliter in unitatem consistere. Habitant autem & ipsi cum habitantibus escedar, sed carne, non spiritu: necessitate, non voluntate. Sicut advenæ, non indigenæ; ut peregrini, non domestici: denique ut compediti, non ut liberi. Unde & in morte, quando scilicet transeunt in libertatem gloriæ siliorum Dei, clamant & dicunt. h Laquem contritus est, & nos liberati sumus.

Impossibile cuiquam fortasse videbitur, quod dixi, Sanctos immobiliter in unitatem consistere: cum illud, unum vel illam unitatem, non aliud quam iplum Deum velim accipere: quem solum verò esse unum, vel potius iplum effe iplam unitatem, in sequentibus comprobabo. Et dicet, quisnam mortalium immobiliter in Deum confistat, cum vel ad punctum temporis in illum ire, tam rarum, tamque difficile videatur? Adverte aliud effe quod dicitur, In Deum; aliud, In Deo. In Deum, motionem indicat; in Deo stabilitatem significat. Cum ergo dicimus Habitare in unum, vel consistere in Deum: latina quidem locutio diffonat, sed congruentia sensus ædificat: neque enim magnum est aliquotiens peccare in Priscianum, si tali peccato ædificare poteris Christianum. Dicimus itaque Habitare in unum, ut & habitare stabilitatem assignet: & In unum, motionem significet. Stabilitatem ad intentionis propofitum, mobilitatem ad affectionis profectum referimus. Habitant ergo in Deum sancti & Îtabiliter & mobiliter e mobiliter, quia à Deo mens sæpè relabitur, & iterum in illum dirigitur: stabiliter, quia intentio nunquam mutatur. Eo modo & Sphæram cæli, videbant Philosophi mobilem & immobilem: mobilem, quia perpetuo motu circa Galatiam rotatur: immobilem, quia à loco suo in alium non transfertur. Ita Sancti & mobiles, quia semper festinant ad bravium: & immobiles, quia incommutabile tenent propositum. Itaque In Deug

Down habitant Sancti, dum ad illum tendunt constanter; habitant In Doo Angeli, dum manent in illo immutabiliter: isti In Down, illi In Doo. Erit autem quando omnet & Sancti & Angeli erunt simul in ipso, & ex ipso, & per ipsum, & cum ipso. In ipso, referent ad justitiam: ex ipso, ad substantiam: per ipsum, ad gratiam: cum ipso, ad permanentiam. In justitia, similitudo: in substantia, creatio: in gratia, reconciliatio: in permanentia, incommutatio accipitur. Nec te moveat, quod reconciliatio ad homines similiter & Angelos dicitur pertinere: nam sicut homines in Dei gratiam redierunt, ita & Angeli in pacem hominum transierunt, ut sint unum i ovile, sicut & unus pastor. Et omnia quidem habemus ex parte, sed cum venerit \* quod persecum est, evacuabitur quod

ex parte est. & erit Deus omnia in omnibus. Unum, multifarie multisque modis. Dicitur namque unum secundum collectionem, ut grex unus, cum sit ex multis pecudibus adunatus. Secundum similitudinem, ut multorum cantantium, vox una pro similitudine concordiæ, in unum redacta. Secundum compositionem, ut corpus unum ex partibus diversis compositum. Secundum parvitatem, ut atomus unus, qui eò magis ad unitatem accedit, quò sectionem non recipit. Secundum simplicitatem, ut anima una, quæ licet in se diversas habebat potentias, una tamén & simplex est ejus substantia. Poterat & atomus dici unus secundum simplicitatem, sed magis propriè dicitur unus secundum parvitatem: ficut & punctum unum, instans unus. Quia licet in se non possint dividi, tamen partes corum esse possunt quæ dividi possunt: ut plures atomi unum dividuum corpus constituunt plura puncta unam secabilem lineam faciunt: plures instantes unum interpolare tempus componunt. Hoc idem fortassis potest dici & de anima, quòd pars fit constitutiva unius dividuz rei, id est hominis: ideo Ecce quam bonum & quam jutundum, &c. 13
ideo non propriè unam appellari fecundum fimplicitatem, quod utique verum est: Nihil enim l'verè fimplex est, præter Deum. Ipsum ergo solum & summum & principaliter, unum fateri necesse est, qui neque ex partibus compositus, neque ex diversis substantiis collectus, neque ex similibus adunatus, vel dissimilibus: neque in indivisibilem parvitatem redactus, neque in plures est potentias dissipatus: ut anima, punctum, vox, grex, & corpus. Unus igitur cum sit solus Deus, jam probabile est, quod de solo Deo unitas prædicatur.

Et nota, quòd hæc ipsa unitas, de quâ hic agitur. longé ab illa unitate quæ pars est numeri, separatur: non enim hæc unitas in numerum potest multiplicari; nec ex ea binarius, five ternarius, vel quilibet alius numerus potest constitui, ut solet dici de numero, quod sit unitatum collectio. Trahit autem ethimologiam de græco, & dicitur unitas quasi onitas, id est, entitas. five effentialitas: unde & apud Græcos , id est, substantialis videlicet in se, & per se solum immutabiliter femper subsistens, Deus vocatur. Est autem quædam similitudo inter unitatem numeralem, & unitatem sub-Rantialem. Nam quemadmodum dicitur unitas, fons & origo omnium numerorum: ita quodammodo Deus fons est & origo omnium rerum: fons, propter inexhaustæ potentiæ majestatem: origo, propter creatricis substantiæ fine principio dignitatem.

Libet nunc iterum per singulas unitates, ut à prima scilicet usque ad summam unitatem perveniat; explanare. Et primò quidem ipsas species unitatis in brevi volo colligere, ut quid ex singulis recolligi debeat; compendiosè possim describere. Dicitur itaque unitas collectionis, similitudinis, compositionis, parvitatis, simplicitatis. Collectio pertinet ad Monasticam Congregationem, ubi Pastor bonus collegit oves suas ab Oriente &

& Occidente, ut recumbant cum m Abraham & Isaac & Jacob, in regno coelorum. Similitudo spectat ad morum conformitatem: ut quemadmodnm laudamus Dominum una voce, sic & uno corde, & concinna morum similituding. Parvitas infinuat humilitatem, qua illi semper adversatur, qui primus per superbiam deseruit unitatem. Simplicitas respondet ad intentionis puritatem, quæ mundat & præparat oculum ad Dei visionem: quia n Beati sunt mundo corde, quonism ipsi Deum videbunt. Qui summa & beata unitas, summa & beata charitas, una in se: tunc omnia erit in omnibus, in seternum & ultra, sive per omnia sæcula sæculorum, Amen.

mMatth. 2. 11. n Matth. 5. 8.

## HOMILIA II.

In versum 2. Sicut unguentum in capite, quod descendit in barbam, barbam

Aaron.

Sicut unguentum in capite.. Singula verba hujus Psalmi suo pondere librata sunt, idcirco non debet præteriri jota unum aut unus apex intactus. Sicut, nota est similitudinis quæ maxime Theologiæ samiliaris est tribus de causis, tum propter ornatum, tum propter commodum, aliquando & propter necessitatem. Ornatus pertinet ad leporem scientiæ, commodum ad facilitatem intelligentiæ, necessitas ad difficultatem materiæ. Ornat enim sæpe similitudo sententiam, ut in proverbiis: dat aliquando saciliorem intelligentiam in obscuris & abditis, ut cum dicitur verbi gratia: quidquid enim ad hoc sequitur, similitudo præcedentium appellatur. Necessitas quoque aliquotiens cogit dari

Ecce quam bonum & quam jucundam, &c. dari . fimilitudinem in his duntaxat quæ etiam viros acris ingenii solent exercere, & acutissimos sensus reddere impeditos: sicut cum loquuntur Sancti de mysterio Incarnationis, de partu Virginis, de proprietatibus Trinitatis. Adhibent similitudines, quibus utcunque nobis possint persuadere quod sentiunt: Quia videlicet apertà ratione nullatenus valent infinuare quod cupiunt. Et idcirco dixi hanc speciem similitudinis, maxime Theologiæ famulari : quia nihil adeò humanæ rationi est perplexum, & ut ita dicam, involutum, quam tractare de his, quæ etsi non contra rationem, tamen supra rationem esse probantur. Porro ornare sententias & obscura quæque per similitudines explicare, commune est nobis cum cæteris. Intuere igitur, quæ & ad quid data sit similitudo, de qua tractamus, & occurrent tria fimul; ornatus scilicet, commodum, atque necessitas. Nam ut magis commendaret quod dixerat Bonum & jocundum, urbane satis & eleganter singula statim proprià similitudine decoravit : Et ait, Bouum ut ros, jocundum sicut unquentum. Et quoniam idiotis fortasse vel etiam capacioribus potuit esse obscurum, quod dictum est Habitare in unum: Subjungendum fuit aliquid simile, quod faciliorem faceret intellectum. quoniam magna est, imò quia indicibilis est multitudo dulcedinis tuæ b Domine, quam illi sentiunt quos abscondis in abscondito faciei tuæ: hæc maxime fuit causa, ut diceretur, Sicut unquentum in capite: ut saltem à simili daretur intelligi, quod mihi vel mei similibus, necdum ullo modo datum est experiri. Illud abscondisti timentibus, sed sicut dicunt, qui experti funt, revelasti amantibus. Incipiam igitur & ego jam nunc saltem amare, si forte amor isse in anima mea queat suos terminos dilatare: quoniam si creverit amicitia.

a Necessitas similitudinis ad explicationem mysteriorum. b Psalm. 30. 20.

citia, crescet nimirum & illa scientia, quæ ipsi notitia est. Jam ergo ad similitudinis sacramentum places accedere, quia assimilationis causas me gratulor invenisse.

Sicut unguentum in capite. Unquentum in capite Divinitatem intelligo in Christo homine, qui unctus est oleo e lætitiæ, unguento Majestatis & gratiæ: ita ut beata anima illa capax effet illius unctionis & gloriæ. Immenfa quippe illa, suavis ac dulcis unctio: sed sine mensura totam accepit, cui tota plenitudo d Divinitatis corporaliter se infudit. Ut audivi corporaliter, respiravi, cum essem defunctus, incurvato & adbreviato e Helysao, ut puerum suscitaret. Cum essem enim-f carnalis, & non possem ea sapere quæ Dei sunt, adhæsit anima mea post filium virginis, & exorfus fum meditari, caro carnem, homo hominem, & inveni absconditum mel in favo, unguentum pretiolum in vitro mundissimo. Audivi quoniam quærentibus se, illud mel aliquotiens fuam exhalat dulcedinem: illud unguentum, suum exspirat odorem. Beatus cui datum est, experiri. Unum scio. quia oppidò bonum est & jucundum habitare ibi in unum: ut ficut ille favus semper fruitur suo melle, sicut illa fœlix anima nunquam caret sua beatitudine: similiter si non æqualiter, interdum vel modicum à parvulis gustetur, & Queniam suavis est. Hic est enim h panis, qui confortat cor hominis, in loco horroris hujus & nostræ solitudinis, usque dum paupercula vidua i Sarephthena congreget omnia vala fua in unam domum , & impleantur omnia oleo Helyfæi ufque ad fummum, & tunc stabit oleum. Nunc autem necesse est illud non stare, fed fluere & decurrere usque ad miserum hominem. qui k vulneratus à latronibus jacet in via, & plurimà

c Pfs.44.8. d Collof. 2.9. e 4 Rog. 4.32. f 1 Corintb. 2. 14. g Pf. 33. g. h 3 Rog. 19. 6. i 3 Rog. 87. 14. k Luc. 10. 30.

Ecce quam bonum & quam jucundum, &c. 17 Indiget medicina. Fluit igitur hoc unguentum de vivo fonte Angelicæ regionis, & irrigat omnem latitudinem terræ tuæ, ô Emanuël! là Summo calo egressio ejus, & occursus ejus usque in vallem Jerico, ubi occurrit vulnetatis & languidis, m Gurans omnem languorem, & omnem infirmitatem. Jam ergo operæ pretium videtur, inquirere, quinam sint illi beati: ad quos descendere dignetur unguentum illud tam potens, tam essicax, tam suave.

Quod descendit in barbam, barbam Aaron. Barba res est impassibilis, toti corpori præeminens, carni adhærens, de carne incrementum accipiens, sed sub capite constituta. Tales ergo sentio illos Spiritus supercœlestes, natura impassibiles, corpori totius Ecclesiæ quodam dignitatis privilegio præcellentes, ipfi verbo quod caro factum est, charitate perpetua adhærentes: ex eadem carne augmentum & reformationem fuam, quantum ad numerum præstolantes, sed super se eundem Deum hominem adorantes. Hic est enim solus, cui datum est " Ut in nomine ejus omne genu flectatur: Et hoc est, quod per-geminationem barbæ voluit confirmare, ut diceret barbam non cujuslibet esse: sed solius Aäron, qui Mons fortitudinie appellatur. Ille scilicet, qui primo o lapis parvulus crevit in montem magnum & altum : verè magnum, quia implevit orbem terrarum: verè altum, quia supra omnem virtutem ac principatum. Hujus ergo solius est barba, quia huic soli subjecta est omnis Angelica creatura. Ab illo igitur, velut ab arce omnium rerum, in proximos Angelos descendit effluenția gratiarum. Levavi Poculos meos ad istos montes Israel, ad virtutes coelorum, montes valde excelsos & præeminentes, si fortè inde veniret auxilium mihi: Circuivi 5 & plateas & vicos civitatis, attendens ut aliquis de

<sup>1</sup> Pfalm. 18. 7. m Matth. 4. 23. n Philip. 2. 10. 0 Efth. 10. 7. 11. 10. p Pfalm. 120. 1. q Gant. 3.2, M 3

fua plenitudine mihi aliquid largiretur. Et ecce \* unusquilque tener quod habet, ne alius coronam ejus accipiat? & non est s qui de manu eorum aliquid possit eruere, ut dixi. Unde ergo veniet : auxilium mihi? Consului prophetiam, & responsum est mihi: Quia non est qui faciat bonum, non est usque ad unum. Igitur expectans u expectavi illum unum, & intendit mihi, quia misericors est, & secit \* mihi magna qui potens est, Verè magna, nam & totum misericordiæ suæ sinum aperuit, & dedit homini carnem fuam in cibum, fanguinem in potum, animam in pretium, divinitatem ficut unguentum. Incommunicabile nihil reliquit, omnia sua nostra fecit. Quia ministravit nobis ipse etiam Dominus virtutum: Facti sunt & illi nobis omnes ministri à fummis usque ad imos, tota curia Angelorum. y Omnes enim sunt administratorii, in ministerium missi, propter eos qui bareditatem capiunt salutu. Nota quod dicitur, Omnes: nullus excipitur, nec illi qui assistunt Dominatori universæ terræ. Et quid mirum? Nulla est creatura invisibilis, nulla virtus, nulla potestas. qui sibi officium quasi indignum aut velit aut debeat judicare; cum ipse Dominus exercituum per se, & in sua persona dignatus sit ministrare, imò se totum inquàm exponere: adeò ut dicat quidam Sanctorum, quòd penè de suo periclitaverit, ut nostra salvaret. Non ergo solam barbam unguentorum copia venustavit: sed etiam usque ad vestimentum nostri Pontificis, imò usque ad àpla extrema veltimenta, uberrima suavitas ejus descendit. Vestimenti ejus intexturam, formam, modum, qualitatemve describere; alterius quidem est negotii, & fateor, yires excedit. Solam igitur oram vestimenti ejusvolo discutere, quæ & pars est ejus humilior & terræ contigua; & à capite præeminenti longé remota. Et

r Apoc. 3. 11. 8 Deut. 32. 39. t Pfalm. 13. 3. 4 Pfalm. 39. 1. X Luc. 1. 49. y Hobr. 1. 14.

# Ecce quam bonum & quam jucundum, &c. 15 ...

profecto hac quanto vilior, quanto inferior? tanto utique mihi vicinior, 2 qui inter Euangelicos publicanos & meretrices, utinam vel extremum locum obtineam! quia etsi longe videntur a capite esse, tamen in vestimento Domini computantur. Video alios esse circa pectus Domini, qui de intimo corde ipsius & hauriunt & propinant: alios circa brachia, qui filios unicæ matris & amplexantur & fovent: alios circa renes, qui in virginitate perpetuâ perseverant : alios circa tibias, qui totius Ecclesiae membra sustentant. Sola ora vestimenti jacet inferius, tanquam vilis, tanquam indigna, & tamen nescio a qua miseratione Domini, à vestimento Domini nunquam divisa. Hæc est vita pœnitentium, ô egregie Psaltes Israël, Propheta Domini, fistula Spiritus Sancti! Quam pulchre : quam magnifice consolatus es pœnitentes! audivit & præ gaudio contremuit cor meum, commota funt viscera mea: nam facis mentionem de amicis sponsi, de his qui recumbunt b super pectus Jesu, qui ducuntur in montem cexcelsum, seorfum. De solis peccatoribus poterat dubitari, utrum & ipli ad regale Sacerdotium pertinerent. Ergo condescende miserie, fove lapsos, solare lugentes. Quod descendit in oram vestimenti ejus, unquentum quod totam Uranicam regionem infundit, unguentum quod omnes Empyricæ domus substantias fovet & regit, quod omnibus lignis Paradisi vitalem succum infundit: hoc ipsum ad filios iræ, filios gehennæ, mira res! Ad femen nequam, ad genimina viperarum descendit. Qui erant, sed non cum illo: & vivebant, sed non illi: & sapiebant, sed non ipsum: ut insensati, ut ingrati, ut alieni. Reviviscat igitur animus peccatoris, & totum esse suum applicet Creatori, suum vivere Redemptori, lum

z Humilis sensus Ernaldi, de se ipso. 2 Misericordia Del in peccatores eximie descripta b Jean. 21. 20. C Marc. 9. 2. fuum sapere Inspiratori: ita ut quod sapit, quod vivit quod subsistit, nulli hominum subtrahat: sed totum omnibus, totum singulis attribuat; quia unum est unguentum, una dulcedo, una suavitas, Deus qui vivit et regnat per omnia sacula saculorum. Amen,

#### HOMILIA III.

In versum 3. Quod descendit in oram vestimenti ejus: sicut ros Hermon, qui descendit in montem Sion.

🔼 uod descendit in oram vestimenti sui : sicut ros Hermon, qui descendit in montem Syon. Faciendum existimo quod juxta Timaum Platonis, in omni tractatu fieri decet: ut inter initia confideretur, quid fit de quo agitur. Oritur sermo non de villis atque agris, neque de re, quæ fæcularibus & elatis animis foleat effe domestica. Agitur enim de illa invisibili unctione, qua cum mansuetis ac simplicibus quoddam habet familiare contubernium, & mira quædam atque divina operatur, in conde contrito & humili: a Insipiens non cognoscet, & stultus non intelliget bac, Insipiens quidem est, qui se iplum non cognoscit: Stultus, qui Dei bonitatem non intelligit. Et hoc duplex malum operatur sola superbia, quæ & furatur homini cognitionem sui, & rapit ab eo intelligentiam Dei: & ita insipientium ejus noh est jam numerus b Ignorans ignorabitur: c ideò insipiens non cogno-Scet, de Spiritus Sandiu auseret à se cognitiones, que suns fine intellectu, idcirco fultus non intelliget. Quid non cognoscet, & quid non intelliget. Quam magnificata sunt oper

a Psalm. 91. 7. b Sapient, 1. 5. e Psalm. 91. 7. d Sap. 1.v. 6. e Psalm. 71. 12.

Ecce quam bonum & quam jucundum, &c. 74 tus Domine, quibus scilicet operaris salutem in medio terræ, in medio cordis contriti & humiliati : ut requiescat Spiritus f tuus super humilem & quietum, & trementem sermones tuos. Abscondi g eloquia tua in corde meo. h Et timor & tremor venerunt super me, sensi unctionem tuam, & quievi à prava consuetudine. Intellexi quoniam fine te i nihil possum facere, k & humiliatus sum usquequaque. Hoc totum ignorat stultus, quia elatus, tumultuolus, præsumptuosus, præsumptione Deum offendit, tumultuatione proximum lædit, elatione sese confundit. Non immerito dictum est, 1 Infipiens & sultu peribunt. O Domine non veniat mihi pes superbiæ, pes lubricus, pes maledictus, in quo ceciderunt omnes & homines & Angeli, male operantes iniquitatem: superbis enim tu a resistis, idcirco o expulsi sunt, nec potuerunt stare. Humilibus autem das gratiam, quæ fola hominem à nexu & compedè peccati potens est liberare, ad justitize viam revocare, in bono propolito confirmare, ad quietem repromissam inducere: 1mo. ne peritum eat, 2do. ne erroneus fiat, 3tio. ne iterum corruat, 400. ne fructu careat. Hæç est quarta P vigilia, in qua eripit laborantes. Nota genera gratiarum: 9 est enim gratia liberans, gratia justificans, gratia confirmans, gratia glorificans. Hac est illa invisibilis, multiplex, subtilis, & efficax unctio pauld superius prælibata, quæ descendit ad r lapides ut faciat filios Abrahæ, suscitans de pulvere egenum, & de stercore erigens pauperem. Et vide qualem inveniat, unde inducat, que promoveat, ut aliquando restitutus in gradum

f Esa. 66. 2. g Psalm. 118. 111. h Psalm. 54. 6. i Joan. 15. 5. k Psalm. 118. 107. l Psalm. 48. 11. In Postulat bumilitatem. n Jacob. 4 6. o Psalm. 35. 13. p Matth. 14. 25. q Varia species gratiarum. I Matth. 3. 9. Luc. 3. 8. s Psalm. 112. 7. Opera-

Fiones Tratiarum.

pristinum, Sedest cum Principibus, & solium glorice dienus fit obtiners : Invenit languidum , & tumidum ; fætidum, à planta pedis usque ad verticem, non erat in co fanitas. Languor ad incontinentiam, tumor ad fuperbiam, fætor ad blasphemiam pertinet. Blasphemia, locutione: superbia, cogitatione: incontinentia. operatione perficitur. Mittit ergo potentissimus medicus unguentum efficax ad curandum, quod statim curat languorem, premit tumorem, pellit fretorem: Et quia contraria contrariis curantur, opponit incontinentiæ honestatem, superbiæ humilitatem, blasphemiæ silentil gravitatem. Omnia quæcunque voluit fecit, & in uno solo homine illos tres mortuos Euangelicos suscitavit: in domo, in porta, in monumento; corde, lingua, manu. Funiculus triplex difficile rumpitur, sed omnipotens est unctio que hec u operatur. Que ergo tanta contulit peregrino, vide etiam quanta faciat, in exitu Israel de Ægypto. Adest enim morienti, adest exeunti, adest quiescenti. Quis enim angustias mortis patienter fustineat, nisi habeat Spiritum confolantem? quis ad occursus dæmonum non expavescat, nist habeat adjuvantem? quis ad requiem transeat, si non habeat pracedentem? Adest ergo unctio, ubique ægrotum suum fovens suaviter, ut suffineat non solum patienter, sed aliquotiens etiam delectabiliter; transeat constanter, quiescat fæliciter. O quanta unguenti hujus potentia, gratia, gloria! quæ tantos lenit dolores, fugat horrores, spirat odores: in abitu angustiæ, in transitu miseriæ, in finu Abrahæ? Ibi fedet \* pauper cum principibus qui congregati funt cum Deo Abraham, & habet locum in folio quod est excelsum & elevatum: excelsum in Angelis qui nunquam corruerunt, eleuatum in hominibus qui surrexerunt. Ibi Descendit unquentum etiam in orane vestimenti, non utcumque, non humiliter: sed sicut

t Pfalm. 112. 8. u Potissimum in egressu carporu. Z 1 Reg. 2. 8.

abundantissime Descendit ros Hermon in montem Syon. Hermon, dicitur lumen exaltatum. Christus est, qui I Se ipsum bumiliavit asque ad mortem, propter quod & Deus exaltavit illum, sed non solum. Solus humiliatus eft. fed non folus eft exaltatus: omnia enim trahit in fe. ad se, per se; ut "Via, veritas, & vita. Via, hie peregrinantibus propter multos errores, & valtum exilium: Veritas, hinc exeuntibus, quando post se relinquunt vanitatem & mendacium. Vita, illuc pervenientibus ad terram viventium, ubi Hermon stillat super eos & in eos fuum rorem: ubi verum lumen scintillat in eos fuum splendorem, & descendit etiam in oram vestimenti, sicut in montem Syon. a O mons Syon civitas veri David, turris excelsa, in alto sita, & super muros tuos Angelorum custodia! O civitas Sancta, quæ regem habes Christum, Senatum multitudinem Sanctorum, exercitum Choros Angelorum, legiones cœtus Martyrum, qui usque ad sanguinem victoriosissima prælia peregerunt! O pulcha civitas, quam sol justitiæ totam irradiat, quam totam ros Hermon influit & fæcundat! h me miserum, qui extra castra tua expulsus sum tanquam læprofus! utinam possem figere tabernaculum meum in atrils tuis, vel faltem in fuburbanis tuis. In atriis tuis habitat, qui est in excessu: in suburbanis tuis, qui est in profectu. Ego miser, nec excedo, nec proficio: sed nescio per quæ phantasmata cogitationum, in dies revertor cad vomitum ficut canis immundus. Non ficut d catelli qui edunt de micis quæ cadunt illic de mensa illa cœlesti, de mensa filiorum Dei, qui discumbunt in Cœna illa fuper pectus Jesu. Tria mihi sola supersunt, lugere, continere, timere: propter mala præterita, propter

y Philip. 2. 8. 2 Joan. 14. a Mons Sion in gloria; cujus best efferuntur laudes. b Ernaldi humilis sensus, c. 2 Petri 2. 21. d Matth. 15. 27. Mar. 7. 28. e Joan. 13. 25. 21. 20.

#### **ERNALDI ABB: BONÆ-VALLIS**

propter instantia, propter futura. Scio enim ubi hac tria congregata fuerint in nomine Jelu, ibi est ipse in medio eorum; etsi non ut sponsus, tamen ut Dominus; necdum tanquam sponsus amorem imprimit, sed sicut Dominus terrorem incutit: in utroque tamen Jesus, in utroque Salvator; quamvis in isto dulcior, in illo asperior videatur. Erubesco tamen, quia adhuc maneo sub timore: prorsus erubesco, & tædium meum pænè nequeo fustinere. Sed ne majori tristitià absorbeatur anima mea, non modice consolatur in eo quod scriptum est; 8 Beatus bome qui semper est pavidus. Semper, notavi illud semper, & abscondi illud in corde meo. Paveo, gratià adveniente, gratià recedente, gratia redeunte. Adveniens ingerit mihi pavorem, ne illam offendam: recedens incutit mihi tremorem, ne statim corruam: rediens immittit timorem, ne iterum illam amittam. Data lætificat, ablata cruciat, reddita ad majorem solertiam me statim provocat. Ita fiat Domine, timor tuus semper maneat in me: quia & iple quanto diuturnior, tanto in dies fit castior, ut permaneat in sæculum sæculi. Cum autem ad purum fuerit defæcatus, & in filialem reverentiam commutatus: tum plane legam in libro experientiæ, quoniam timor tuus peccatorem & justificat & humiliat: ut fic oram vestimenti tui constituat: ut & vestimentum ad fanitatem, & ora pertineat ad humilitatem. Novi enim quia fancti & humiles corde benedicunt nomen tuum, & accipiunt partem in hæreditate tua, in regno tuo Cœlorum, ubi descendit in eas copia unctionis tuz, per omnia fæcula fæculorum, Amen.

f Matth. 18. 20. g Prov. 18. 14.

## HOMILIA IV.

In versum 4. Quoniam illic mandavit Dominus benedictionem, & vitam usque in saculum.

Quoniam illic mandavit Dominu beneditionem, & pitam usque in saculum. Gratissima inchoatio hujus Pfalmi, qui în bonitate & jocunditate operis subsequentis posuit fundamenta: sed non minus grata ejus conclufio, quæ sermonem terminat in benedictione & vita. Ouam sapiens Cythareda, nobilis puer iste, in cujus harmonia, tam consono tractu respondent ultima primis. Intueri placet in hoc breviPfalmo illam quadrigam Ifraël, illud novum a plaustrum David, cui imposita arca Testamenti ducebatur Jerusalem, in clangore & jubilo, & omni mulico instrumento. Non est nova interpretatio, David & figuraliter esse Christum: arcam testamenti Ecclesiam, quæ in clangore confessionis, & jubilo devotionis, cum omnium virtutum consonantia, tendit ad illam supernam Jerusalem matrem nostram impositam plaustro: cujus in præsenti Psalmo habes quatuor rotas. geminas scilicet in ipsa fronte Psalmi affixas, totidemque circa terminum, divinitus ordinatas. Duæ anteriores, bonitas & jocundatio? duæ sequentes, vita & benedictio. Jucunditas'in dilectione Dei, bonitas in amore proximi fuam sedem locavit: vita in corporis incorruptione, benedictio in animæ integritate confistit. Duo prima habemus in re, duo postrema tenemus in spe: & hâc quadrigâ quafi igneo curru Heliæ tollimur de medio vanitatis. De hoc igneo curru æstimo dixisse Prophetam.

a 1 Reg. 6. & 7. b David figure Christi est; Area Testamenti, Ecclesia.

Rota ejus, ignis accensus. Nonne aperte ignis appellatur dilectio, ubi dicitur: d Aqua multa non poterunt extinguere charitatem? Quam utique ipse auctor charitatis, dum in duo præcepta dividit, velut geminas rotas in curru suo & nostro constituit. Duas vero rotas sequentes. scilicet incorruptionem & integritatem, quare igneas appellavimus, ex subjecta similitudine demonstrabo. Cœlum illud in quo creati funt Angeli, Empyrium appellari, id est igneum, afferit Dionysius Atheniensis, in libro De sacro Principatu. Igneum autem non à calore, sed à splendore: sicut è contrà gehenna dicitur ignea, non à splendore, sed ab ardore: quia & infernales Spiritus ardent, nec illuminantur; & coelestes splendent, & non e tormentantur?dum & apud inferos ignitus est ardor sine folendore, & apud superos igneus est splendor sine ardore. Eo nimirum modo ignea creditur futura, nostra etiam incorruptio corporalis & integritas spiritualis: quando & ipsam animam, splendor corporeus venustabit. Et ne forsitan cuilibet minus exercitato, tanto videatur incongruum, quantò infolitum: quòd scilicet igneam animam vel igneam carnem nomino, ac per hoc ignitam animæ integritatem, vel corporis incorruptionem appello: noverit etiam in diffinitionibus Philosophorum animam ipsam, ignem licet invisibilem nuncupari. Ad quod probandum, duas virtuales proprietates ignis dixerunt, unam scilicet mulcebrem, alteram verò peremptoriam asserentes, qualem cui inhæret aut perimit aut consumit : illam verò mulcebrem, qua substantiam sibi junctam fovet ac regit. Ac secundum hanc, non incongrue, ut reor, definierunt f animam esse ignem, quæ corpus fuum quodam moderato calore mulcet & nutrit, & per fenestras oculorum lucem tanquam fuum simile ad se trahit, & in ea gaudet, & eam diligit.

e Dan. 7. 9. d Gant. 8. 7. e Vox barba ceu gallicismus nam gallice dicimus tormenter, que tamen Ernaldo rara est. E Definitio anima, seu descriptio.

# Ecce quam bonum & quam jucundum,&c. 17

Probato itaque tam ratione quam authoritate, quod rotæ illæ de quibus hic agitur, meritò igneæ appellantur a nunc ipfam formam & partes ac compositionem singularum, libet assignare: deinde ipsum plaustrum totum conjungere, & ita de quatuor rotis, sermonem propositum terminare.

Primò de forma. Forma rotæ ipso ejus circulo designatur, quod videlicet à rotunditate sumitur, que teste Hieronymo, omnium figurarum pulcherrima comprobatur. Verumtamen nisi ego fallor, hæc figura non tam pulchra est ad intuendum, quam profunda ad intelligendum, magisque utilem animis, quam delectabilem oculis demonstrabo. Dicit Apostolus: 8 Quoniam invisibilia Dei per ea que falla sunt, intellella conspiciuntur. In totalitate rerum visibilium oculum considerationis affigens, nullum invenio simulacrum, quòd expressius aut similius æternitatem Creatoris denuntiet, quam in ea, qua rotunditatis effigie decorantur: eo scilicet quòd in eis principium nullo modo possit, aut terminus denotari. Quapropter visum est mihi; quidquid in mundo pulchrius, quidquid fublimius, quidquid lucidius invenitur: ut verbi gratia, solem, lunam, globos stellarum, & ipsam machinam infra cujus ambitum omne (ut dicitur) corpus tenetur: idcirco in eam speciem esse formatum, ut in his immensitatem intelligeret Conditoris, rationabilis creatura. Taceo illius judaicæ institutionis coronas aureas, circulos, sphærulas, annulos, & cætera multa in hunc modum formata: fine quibus nec templum perfici, nec tabernaculum erigi, nec altare vel mensa, vel arca portari, nec vectes imponi, nec candelabrum confummari, nec rationale super humerali potest connecti. Quæ omnia spirant sacramenta & perfectionem Ecclesiæ, nunc in parte, vel in toto, modò in membris, modò in capite; aliquando de præsenti, aliquotiens de suturo; plerum-

rumque de carne, nonnumquam de anima; sæpe de toto homine proponentia ænigmata & figuras: de quibus dicere per fingula, proximum effe fastidio, & alterius fore negotii judicavi. Venio ad Sacramenta novi Testamenti, quæ tantò profundiora; quantò utique digniora intelligo: Interque omnia, illud terribile, illud divinum ac fingulare Mysterium, corpus Christi. Non in alia forma confuetum est à Patribus consecrari nisi à rotundà. ut non folam carnem absque peccato, sed ipsum quoque verbum quod manet & in sua æternitate subsistit, semper intelligas in fua carne Patri offerri. Et hunc ego æstimo intellectum animæ Sacerdotis; multum conferre ad profectum amoris illius, qui solet beare animos pietatis capaces. Video & aliud in circulo Sacramenti dignum memorià, ut quoniam Galilæus interpretatur volubilis, ille idem intelligatur fore in mensa Altaris, qui sedet super Cherubim: quorum rotæ in Ezechiele propter Galilæum qui præsidet, volubiles appellantur. Quia ergo sieut ex supradictis potest perpendi, rotunditas est perfectionis Inligne: id circo quatuor illa, rotas congrue & juxta rationem nuncupo: quia videlicet in primis duobus, hoc est in dilectione Dei & proximi, perfectio religionis innuitur: & in duobus aliis, id est in incorruptione corporis & in integritate animæ, confurmatio humanæ beatitudinis possidetur. Nam & poeta, cum persectum hominem describere conaretur, in summa subjecit, Totue zeres atque retundus. Jam ergo post descriptionem formæ, ad partes rotarum transeat oratio.

Partes rotarum integrales, sunt canti, radii & modioli. Volo itaque singulis rotis suos cantos, suos radios, propriosque modiolos assignare. Prima rota, dilectio Dei. Hæc rota habet cognitionem Dei quasi interiorem modiolum, ex quo videlicet, procedunt divisi ac multiplices radii meditationum, quibus per circuitum innexì

iunt

funt & infixi multiformes & innumeri canti devotionum. ubi perfectio maxime denotatur. Secunda rota dilectio proximi. Huic interior modiolus est virtus misericordiz. unde procedunt radii compassionis & fraternæ clementiæ. quibus tot canti incumbentes exterius prominent, quot ad sustentationem proximi, quibus opera pietatis excercent. Tertia rota, integritas animæ: & hæc compacta est ex modiolo perfectæ justitiæ, & radiis plenæ scientiæ, & cantis confummatæ lætitiæ. Hujus rotæ partes ficut altrinsecus positæ, aut parum valent aut prorsus inutiles jacent, vel etiam noxizà recto dissident: sic è regione fimul adjuncta, ac velut in unius rota compositionem redactæ, in quantum intelligentia mea potest rimari, ad plenam & confummatam fœlicitatem, animam nostram restituunt. Sex quippe sunt offendicula, quæ omne bonum animæ aut deturpant aut puniunt. Nam & lætitia nostra vel immunda esse solet, propter vicinum fomitem concupifcentiæ: vel fuspecta, propter infirmitatem alterius conscientiæ. Et justitia nostra sæpe sit onerosa propter corpus, quod corrumpitur & aggravat animam: & indifereta, propter innatam nobis invincibilem ignorantiam: & scientia nostra plerumque nos inflat, propter cenodoxiæ vanitatem: aut contriftat, dum nostram cognoscimus infirmitatem. Cum autem fuerit Deus omnia in omnibus, jam nec scientiæ nostræ adversabitur superbia aut tristitia, nec justitiam impediet gravitudo aut inscientia, nec lætitiæ invidebit suspicio aut concupiscentia: quando conscientia erit humilis propter justitiam, & hilaris propter lætitiam; & justitia facilis propter lætitiam, & discreta propter scientiam; & lætitia munda propter justitiam, & sine querela propter scientiam. Sequitur quarta rota, quæ suprà allignata est, esse incorporalis. Et hæc itidem ficut & cæteræ, fuum habet modiolum, qui est imperturbabilis & immortalis vivacitas. Inde confurgit velut quinque partita radiorum dispositio: videlicet subtilis & per omnia spiritui consentiens, quinque

#### ERNALDI ABB: BONE-VALLIS

que sensuum persecta integritas: ordinatis exterius cantis, in habitudine formæ, in quantitate, in qualitate, in splendore. Ubi nihil desorme, nihil supersuum, nihil incongruum, nihil obscurum: sed per omnia resormabitur i corpus humilitatis nostræ, configuratum corpori claritatis divinæ. Ita ut impleatur illa repromisso quà dictum est; k Fulgobunt justi sicut sol in regno Patris corum. Assignatà ut propositum erat, compositione rotarum, nunc ipsa junctura plaustri colligenda est: quæ ad minus necessario tria habebit, duos videlicet axes, qui quatuor sotas conjungant; & machinam, cui altrinsecus duo axes inhæreant.

Igitur in anteriori parte quæ versus cœlum dirigitur. duas illas rotas, scilicet animæ integritatem & corporis incorruptionem jungit illa pax Dei 1 quæ exsuperat omnem sensum. Et hanc ipsam pacem non aliam intelligo, quam virtutem & sapientiam Dei, Christum Jeium: m lpse oft pannostra, qui facit utraque unum, ita ut caro n jam non concupifcat adversus spiritum, nec Spiritus adversus carnem: quoniam onon levabit gens contra gentem gladium, nec exercebuntur ultrà ad prælium, sed erit Sabbathum & feriatio sempiterna in civitate, cui nomen Dominus ibidem. Et hæc universa, imò valde majora, quam fenfus humanus modo non potest capere, præstolamur habituri in re, quæ jam omnia possidemus in spe: quoniam propter spem quasi jam omnia tenemus : sicut dicit Apostolus, p Spe salui fatti sumu. Nam & primitias hujus pacis jam accepimus, quando nullus in pœnis adversæ potestatis, nulla molestia ejus putredinis quam portamus, potest nos perturbare ab ea quiete, que est in Christo Jesu, dum spiritus adjuvat infirmitatem.

, In posterioribus hajus plaustri, bifariam partem rotarum

i Phil. 3. 21. k Matth. 13.43. 1 Phil. 4.7. m Éph. 2.14. n Gal. 5. v.1. G Est. 2.v. 4. p Rom. 8. 24.

## Ecce quem bonum & quam jucundum, &c.

oue funt dilectio Dei & amor proximi, copulat axis rectæ intentionis: quoniam hæc & Deum diligi caste, id est propter se solum: & proximum purè facit amari, id est propter Deum. De medio hujus axis procedit spes, que ad Christum usque pertingit, & ita totum plaustrum continuat & conjungit. Super hanc fedet area Testamenti . id est anima cujuslibet justi : & habet in se urnam auream plenam manna, dum Christum hominem plenum gratiæ & veritatis, tenet in sua memoria. Et tabulas Testamenti, in quibus accipitur præceptorum Dei scientia: & virga Aaron quæ est florida, est dulcis beata Mariæ recordatio, cum reverentià. Et ne arca ista faeilè à plaustro isto possit corruere, quadro pariete necesse est illam fulciri: ut antè habeat desiderium præsentiæ Christi, retrò contemptum mundi, in læva fortitudinem contra adversa, in dextera consuetudinem contra prospera. Boves qui hunc currum trahunt, Angeli sunt omnes 9 administratorii in ministerium missi propter arcam Testamenti, ut capiat hæreditatem salutis. Hi boves fub jugo focialis concordiz, que adjuncta est temoni virtutis divina, fortiter adstricti vinculis charitatis humanæ: ducunt arcam Dei in cœlestem Sion, in supernam Hierusalem, matrem nostram. Ouod autem legitur, quia + calcitraverunt boves & inclinata est arca, & facerdos volens eam relevare, præfumptione occubuit: ita intellige, quia oportet tentationibus animam exerceri, & dum circuit per plateas & vicos civitatis, si forte inveniat dilectum, fiunt ad eam immissiones per Angelos bonos, & percutiunt & vulnerant eam custodes murorum, & auferunt pallium ejus: ut sciant utrum decorem nudum virtutis apportet, utrum simulatorie, an in veritate quærat amicum. Unde & illa aliquotiens in fervore spiritus, transit etiam custodes, ne victa difficultatibus, experiatur s Quonism fortu est ut mors dilettio,

q Heb. 1. 14. r 2 Reg. 6.6. s Cant. 8. 6.

### ERNALDI ABB: BONÆ-VALLIS

kettio, dura ficut informus amulatio. Aliquando autem velut arca Testamenti inclinatur, humiliatur, & pondus gloriæ sustinere non valens dejicitur, sed non obruitur: incurvatur, sed non prosternitur: quoniam non in mol-'li lecto pura conscientia, tanquam infirmata recipitur. Si quis æstimat se pertinere ad genus electum, regale facerdotium, non præsumat hujus animæ fulcimentum fuæ falsæ virtuti supponere: non præsumat arguere meliorem se, non contristet allatenus animam plenam Deo. ne forte indignatio oriatur, & præsumptio confundatur: quoniam qui tangit talem animam, quali qui tangat pupillam oculi Dei, qui semper odit præsumptionem & superbiam, & mansuetis gratiam confert & gloriam, per omnia fæcula fæculorum, Amen.

# HOMILIA V.

De definitione loci, & multis locorum divisionibus, tum de loco pænitentiæ & solitudinis. Ubi sicut in præcedenti, textu relicto, in plaustrum Davidis abreptus est: ita bic varia quoque, neglecto textu, tractans vagatur.

Cuper descriptione soci, audivi plurima inter se disso-Onantia & valde diversa, quæ omnia si vellem conferre, atque in unum colligere: Difputationem & contentionis occasionem magis viderer adducere, quam inquirere veritatem. Unde quid mihi videatur, & cui magis confentiam, ex occasione hujus loci conabor difserere, si tamen utcunque valeam promulgare, quod fentio. Locum effe arbitror, omne quidquid illudest in

Ecce quam bonum & quam jucundum, &c. quo quomodocunque aliquid est: & cum aliquid dicitur effe in aliquo; illud in quo est, locus est, quod in ipso est. Quod ut lucidiùs possit clarescere, dividendum est hoc genus in fuas species, quia omnis res divisione meliùs innotescit. Locus alius corporeus, alius incorporeus: alius fimplex, alius compositus: & compositus, alius folidus, alius mathematicus. Incorporeus dividitur in opinabilem, intelligibilem, affectualem, accidentalem, potentialem, naturalem, personalem, intellectibilem. Îtem intellectibilis, alius imperfectus, alius consummatus. Confummatus, alius superior, alius inferior. Imperfectus, alius tenebrofus, alius caliginofus, alius lucidus, alius luminosus. Et in his omnibus, taceo de loço, qui apud Dialecticos fedes nuncupatur, de quo grandis sermo, multiplexque illius divisio, hic penitus omittenda. Facta igitur loci divisione, per quasdam ejus species: nunc à prima usque ad extremam libet decurrere, ut quis fit iste locus de quo hicagitur, valeam intimare.

A Locus corporeus simplex, est capacitas simplex cujusque corporis; ut sunt guttæ quæ per poros procedunt ex humano corpore, adeò parvæ: ut nihil minutiùs secundum Physicos natura corporea possit habere. Corporea verò fimplicia funt, quæ in partes secari non possunt, ut unisonum, atomus, & his similia, quæ omnia individua propriè & naturaliter appellantur. Naturaliter ideo dico, quoniam tribus modis individuum cum dicatur; videlicet foliditate ut adamas, speciei subjectione ut hæc manus, parvitate ut osonum; hoc folum naturaliter & proprie videtur individuum nuncupari, quod nec ferro ut manus, nec arte ut adamas, nec alio quolibet modo recepit sectionem. Et dic ut quidam, hujusmodi corpora non esse quantitatem, sicut nec divisionem: pro eo scilicet quod secundum Aristotelem

telem, videatur omnis quantitas composita esse. Ubi dividit quantitatem in continuam & discretam, & utramque describens: aliam assert partes habere copulatas ad communem terminum, aliam itidem partes habere, sed non ad communem terminum copulatas. Quare inferunt simplex corpus non recipere quantitatem, alioquin jam posse in partes dividi, & ita simplicitate privari, Non assertico illud corpus esse sine quantitate, sed Aristotelem assimo, non de simplici quantitate descriptionem dedisse, sed de solà composità. Omne igitur corpus recipit quantitatem, quare & locus corporis, quorniam nonnisi secundum corpus, judicatur de loco.

b Locus corporeus compositus & solidus, est vacuitas illa quæ tale quodlibet corpus continet, cui altitudo & latitudo & longitudo secundum certam dimensionem possit aptari: ut arca, & similia. Locus mathematicus est illa quæcumque capacitas, intra cujus ambitum tale corpus tenetur, quod secundum altitudinem & latitudinem, vel aliam quamlibet dimensionem, nullatenus potest describi: ut sonus, vox, strepitus, sibilus, & multa similia: quæ mathematica, id est,

scientialia nuncupantur.

e Locus incorporeus, est quorumlibet incorporalium habitudo in aliquo: sive opinabiliter, ut Chimera in cogitatione, sive intelligibiliter, ut genus in specie: aut affectualiter, ut amor in mente: aut accidentaliter, ut justitia in homine: aut potentialiter, ut Angelus in visibili specie: aut naturaliter, ut superficies in
calore; aut personaliter: ut anima in sua carne: aut intelligibiliter, ut spiritus creatus in spiritu creatore. Opinabile est, ut dicit Thimæus, quod non sine aliquo
phantasmate percipit humana cogitatio. Intelligibile,
quod pura & sine imagine, intuetur ratio. Affectuale,
quidquid spectat ad desiderium, & est studium: cujus
der

Ecce quam benum e quam jucandam, &c. 35 descriptio est, vehemens applicatio ad aliquid agendum cum magna voluntate. Accidentale est, quod & adventitium potest vocari: quod scilicet teste Augustino, aliquam infert mutationem illi rei, cui accidit, & potest adesse & abesse, præter subjecti corruptionem. Potentiale est, quod solitum cursum naturæ quadam sibi ingenità potentià, potens est mutare. Naturale, quod soliti & antiqui cursus limitem non excedens, prout institutum est, ab initio perseverat. Personale est, quod per seipsum rationalis substantiæ individuum repræsentat. Intellectibile, est illud solum, quod omni & soli bono intellectui, præsto est ad fruendum. Huic soli intellectibilitas assignatur, nam cæteræ incorporales sub-

stantiæ intelligibiles nuncupantur.

Itaque 4 locus intellectibilis, est cujuslibet rationalis Substantiæ habitudo in Deum: & hæc habitudo vel locus, aliter in cognitione, aliter in amore: & nunquam fine perfecto amore, perfecta potest esse boni illius cognitio. Idcirco locus intelligibilis, alius imperfectus invenitur, ut in hominibus: alius confummatus, ut in fuperbis spiritibus. Et nota, quòd sicut de loco corporali judicatur secundum corpus, ita & de loco intelligibili, secundum quantitatem cognitionis vel amoris: quòd scilicet dicitur aliam habere in Deo habitudinem vel locum Michael Archangelus, atque aliam quilibet inferior aut superior, in illis ordinibus. Et licet omnes perfecti fint fine ulla cognitione; alius tamen alio beatior, alius alio in eadem cognitione inferior, non dico, imperfectior: ficut circulus alio alius minor, non tamen imperfectior. Perfecti igitur cum fint in cognitione, sequitur ut sint perfecti & in amore: quia etsi sine amore potest aliqua esse illius boni cognitio, nulla tamen esse potest sine aliqua cognitione, ejus dilectio: & in omni pio intellectu æquipollenter hæç duo copulantur, ubi testa

teste Gregorio, amor ipse notitia est. Sed quoniam de abysso illo amoris & cognitionis, tunc solum erit facile disputare, cum suerit ut repromissum est, humana substantia ad aqualitatem Angelorum translata; persectionem illorum magis optare ac sperare libet, quam desinire. Et ideirco ad eum locum intelligibilem qui impersectus dicitur, placet accedere: quoniam is facilior est est ad disserendum, & forsitan utilior est ad rimandum.

e Imperfectus, ut suprà assignatum est, dividitur in tenebrosum, caliginosum, lucidum, luminosum. Tenebrofus nihil habet amoris: calignofus multum habet timoris: lucidus aliquantum permixtus est amore & timore: luminofus exclufo omni timore, folo illustratur amore. Primus pertinet ad superbos incorrigibiles: secandus ad conversos & incipientes: tertius ad profectos & proficientes, qui folus unus recipit excedentes. Superbus in tenebris est, & in tenebris f ambulat, & nescit quo eat, quoniam tenebræ obcæcaverunt oculos ejus. Attamen quantulameunque habens cognitionem Dei, locum habet intellectibilem, sed plenum tenebris; quia lux g quidem lucet in tenebris, idcirco locus est intellectibilis: sed tenebra eam non comprehenderunt, ideo tenebratus est locus atque terribilis. Superbus quippe omnis, qui tanquam Pharao induravit cor suum: impietatis arguitur, & in Deum nefas committit. Quoniam infœlici fimilitudine membrum illius efficitur, qui primo quidem æqualitatem Dei ut impius affectavit, nunc autem h adversatur & extollitur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur. Et quoniam ad hujus imitationem cunctis diebus vitæ suæ superbit impids, & superbia ejus ascendit semper: Deus autem superbis relistit, & omnem arrogantem humiliat: nimi-

e Impersedus intelligibilis, Angelus tenebrarum. f Joan. 12.34. g Joan. 1.5. h 2 Thess. 2.4. Ecce quam bonum & quam jaçandam, &c. 37 sum inter tenebras & lucem, Chaos magnum firmatum eft, nec ullo modo fas eft, hinc inde quemquam transiere, aut inde huc aliquem transmeare. Lux etenim cum sit Deus, & tenebræ in eo non sint ullæ: istis ita posuit tenebras latibulum suum, & lucem habitat inaccessibilem, ut merito jam terribiliter inclametur: Tollatur impiuu ne videst glorism Dei, non enim videsit lunca

in aternum.

Heu cæcitas cordis humani, per quam factum est, utjam nulla aut prope sit nulla differentia i inter dæmones & homines filios tenebrarum! Et quod deterius est, nescierunt neque intellexerunt quòd in tenebris ambulant: imò & avertunt faciem suam ne videant in sinem, obturantes aures velut aspides, ne forte audiant & intelligant, & recogitent pariter illud divinum, k Redite pravaricatores ad cor. Sed nunquid semper non audient, aut semper non intelligent? Exaudient sane & intelligent, sed infructuose, quando juxta Prophetam sola vexatio intellectum dabit auditui. Non enim femper istas interiores tenebras tanquam phrænetici irridebunt, sed ejicientur in tenebras exteriores: ubi duplici I contritione conteret eos Dominus, quoniam dupliciter irritaverunt te Domine in vanitatibus suis. Latantur quippe cum malefecerint, & exultant in rebus pellimis, mali actu, sed pellimi cogitatu. Nama etsi in multis propriæ concupiscentiæ satisfaciunt, nunquam tamen adimplere valent, quod cupiunt: proptereà corrupti carne, corrupti & animà, induantur = necesse est, sicut diploide, confusione sua Tibi soli gratias pago bone Jesu, qui me reum tuum in manu forti & brachio extento, eduxisti de tenebris illius superbiæ

i Nulla jam ferme differentia inter damones & hominea malor. k Esai 46.8. l Jerem. 17.18. m Psalm. 108. 19. n Astio gratiarum authoris, pro deserto laboriosa puultudimis.

#### ERNALDI ABB: BONA-VALLIS

ac tumidæ obstinationis: per aquas validæ tentationis in desertum laboriosæ pænitudinis, locum afflictionis. locum timoris. Iste est locus, qui paulò antè caliginofus & multum habens timoris, est appellatus: quem nequaquam ita celeritate volo transilire, & orationem nimis stricto compendio coarctare: quoniam de isto in libro experientiæ multa legi, eique multo tempore vehementi studio totus adhæsi. In hoc loco, tribulatio & angustia invenerunt me, & circumdederunt me dolores mortis æternæ: & n sicut inundantis aquæ siæ rugitus meus, quoniam Dominus ebibens spiritum meum, ficut abyssus vallavit me, & tanquam pelagus operuit caput meum. Heu abyssus timoris procedens ex aliis tribus abyllis, scilicet de abyllo peccatorum, de abysso judiciorum, de abysso infernalium tormentorum. In abysso peccati vermis latet, conscientiam semper depascens insatiabilis. In abysso judiciorum Dei, sententia manet irrevocabilis. Veh misero quem tertia præstolatur abyssus, ubi ignis inextinguibilis. Itaque abyssus peccati mei invocavit abyffum judiciorum Dei, utraque abysso demergente peccatorem, in abyssum interitus iempiterni.

In hac tam horrenda consideratione expavi, o & turbata sunt omnia ossa mea, & dixi: Non o videbo prorsus, non videbo Dominum Deum in terra viventium. Sed a descendam ad portas inseri, o Et in profundissimum infernum descendent omnia mea. Ita per singulos dies habitabat in inserno anima mea, & sicut impius per singula momenta projiciebar à facie oculorum Dei: ut plerumque cogeretur insossix anima in illam erumpere vocem, Desperavi, nequaquam ultrà jam vivam. Hoc totum faciebat, bone Jesu, vox cataractarum tuarum, yox occultarum, multiplicium, terribilium inspiratio-

n Job. 3. 24. 0 Psal. 6. 3. Timpres mala conscientia. p Psalm. 26. 13. q Esai. 38. 10. r Job. 17. 16.

pum tuarum. In hac voce Domine commovisti terram. & conturbasti eam. Hæc vox, sicut vox aquarum multarum, ficut vox fublimis Dei, tanquam spiritus vehemens conterens naves Tharfis, ficut spiritus grandis & fortis: & verè grandis & fortis, quia subvertens montes superbiæ, & conterens petras obstinationis ante Dominum. I Non in Spiritu Dominus, & post spiritum commotio: quia commota est & contremuit terra, quoniam respexit Dominus terram, & fecit eam tremere & moveri ad pænitentiam. Non in commotione Dominus, & post commotionem ignis, ignis videlicet igne zeli Domini devorans omnem terram: ignis succensus in furore Domini & ardens usque ad novissima inferni. ubi jacebit impius in medio tenebrarum male sopitus. Non in igne Dominus. Ubi ergo Dominus? Nunquid in Arepitu hujus tantæ contritionis, commotionis, conturbationis? Non: sed factus est in pace locus ejus. Nam post spiritum grandem & fortem, post commotionem, post ignem: ecce sibilus auræ tenuis, subtilis scilicet & paucis cognita inspiratio Deitatis. Ouæ sicut aura tenuis, suavis, utilis, perflat & fecundat hortum conscientiæ spiritalis: ut fluant, non defluant aromata purissima meditationis. Iste sibilus penitus incognitus est initialiter poenitentibus, nec multum consuctus aut familiaris est mediocriter proficientibus, quoniam valde affinis est sublimiter excedentibus.

Locum igitur initialis pœnitentiæ, meritò appellaverim e nebulosum & caliginosum aut turbidum, ubi non videtur Dominus, non apparet lumen & gloria plebis Israël. Sed quid? Ignis, sulphur & spiritus procellarum pars calicis eorum, qui digni sunt morte: ignis inferni, sulphur peccati, spiritus procellarum divini judicii. Agitur quippe in illa infælici conscientia jam quasi præsentialiter dies illa Domini, dies judicii.

Jam

Jam apparet judex immoderate offensus, jam ardet mundus, datur sententia, tartarus aperitur. Non excidit à cogitatione, non potest avelli à memoria dies illa, dies iræ, dies tribulationis & angustiæ, dies calamitatis & miseriæ, dies nebulæ & turbinis, dies tubæ & clangoris. Ira prædicat & indicat offensum judicem Deum, quem riemo præva et fustinere etiam placatum: tribulatio refertur ad tormentum accusantis conscientiæ: angustia ad formidolosam præstolationem terribilis illius sententiæ: calamitas ad damnationem quæ præparata est malignis spiritibus: miseria ad conjunctionem hominum cum iplis dæmonibus. Tenebras autem faciet, luminarium subtraxio: caliginem, concitati aeris turbulenta illa commotio: nebulam excitabit, totius orbis conflagratio: turbinem verò, omnium electorum confusio. Tuba pertinet ad ministerium Angelorum, clangor ad impetum & subversionem omnium impiorum: qui cum sublati fuerint, timebunt Angeli, & territi purgabuntur. Si ergo timebunt Angeli si justus # vix saluabitur : ego impius in Deum, iniquus in proximum, homicida in meipfum, ubi apparebo. \* Quo ibo à spiritu judicis mei . & à facie eius, quo fugiam? Nemo eum potest declinare. nemo ei relistere, nemo eum fallere, nemo potest corrumpere: quoniam & ubique iple est, & omnipotens est. & optimus est. Ideirco meditatus sum nocte cum corde meo, consului rationem, allocutus sum conscientiam. quid facto opus sit. Et dum anxiaretur spiritus meus, & cogitationes meæ conturbarent me: affuit Spiritus confilii, & susurravit in auribus meis: quoniam Deus noster ipse est Deus salvos faciendi, & fons patens in ablutionem peccatorum & menstruatæ, & petra refugium herinaciis: vulneratus propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra, & livore ejus sanati sumus. Ideo omnis qui credit in illum, non confundetur, sed fides

Ecce quam benum & quam jucundum, &c. 42. Spla reputabitur ei ad justitiam: quoniam is in quem credimus, peccata nostra pertulit in corpore suo super lignum. Intellexi consilium hoc non esse consilium Achitophel inimici David, sed consilium Chusi qui sonat silentium; id est Spiritus Sancti, qui sine strepitu verborum, docet hominem scientiam.

Audità voce nuntii hujus, statim revixit spiritus meus. & quasi de gravi somno evigilans, exire cœpi de loco illius nebulæ & caliginis. Tunc dixit Dominus y Fiat lux, ೮ fa&a eft lux : quoniam dum habitarem in regione umbræ mortis, lux orta est mihi : z Et fallu est vespere & mane dies primus. Non Mane & vespere sed Vespere & mane : quiz non priùs quod spiritale est, sed quod animale; deinde quod spiritale. Ante istam diem, diem benignitatis, diem consolationis, nullatenus intelligere potui, quoniam ad hoc ipsum, a In principio mihi creavit Deus calum & terram, animam & carnem meam: ut in his duobus operaretur opera sua, opera bona valde, & probaret mihi non argumentis, sed rebus: quoniam ipse est, b Qui facit mirabilia magna solus. Nam & ante hæc mirabilia ejus, c Terra mea erat inanu & vacua: Inanu, quia tota dedita vanitati per gloriam temporalem, cum nequaquam exultaret in Deum vivum, sed in vanis & ampullatis sermonibus, in argumentis & sophismatibus. & hujufmodi erat pars mea in diebus vanitatis meæ. Vacus quoque erat terra mea, quoniam totum exinanitum erat usque ad fundamentum in ea: nihil boni, nihil gratiæ in ea remanserat, præter id solum, quod creatura Dei non esse non poterat. d Et tenebra erant super faciem abyssi illius interioris, super faciem conscientiæ peccatricie, tanquam velamen super faciem Moysi: quia obscuratum erat insipiens cor meum, & maculata mens & conscientia, & non potui ut viderem. Attamen & Spiritus Dei ferebatur Super aquas , sicut pius , sicut mi-

y Gen. 1.3. 2 Ibid. v. 5. 2 Gen. 1. v. 1. b Psalm. 135. 4. CGen. 1. 2. d Ibidem, c Rom, 1. 21. f Gen. 1. 2.

fericors, regens aquas fluctuationis & inftabilitatis mea: ne totus pereffluerem, ne peritum irem.

· B Et vidit Deus lucom quod esset bona, lucem visitationis suz, lucem illuminationis mez: & divisit eam à tenebris, ut jam nulla sit participatio Christi ad Belial, nulla focietas lucis ad tenebras. Et hanc lucem appellavit diem, quoniam in ea qui ambulat, non offendit : & illas tenebras vocavit noctem, quoniam in ea nemo potest operari. h Et sic fallus est dies unus, dies primus: Unus, quia binarius ille, qui primus recessit ab unitate, non pertinet ad hanc diem. Primus, quia in in ordine profectus pœnitentialis, cum sex dies sint divinæ operationis, per quas quis transit ad Sabbatum consemplationis: earum prima dies ista, quæ habet vespere timoris & mane confolationis: & hac prima die, incipit homo ingredi locum illum intellectibilem, quem lucidum appellavi. Jam ne forte simplicitatem meam exponam risui eorum, qui videntur sibi aliquid esse: & cum aliquid novum audierint, pro qualitate dicentis aut subsannant & detorquent, aut rumore secundo ferunt ad astra: non quia bene aut male sit dictum, sed quia à tali & tali sit editum. Noverit qui ejusmodi est, quoniam loca ista que gratia divinitatis ad quam & in quam per ista tenditur, vocavi intellectibilia: idcirco non debent videri abfurda aut infolenter polita: quoniamChristum Dominum invenio apud Doctores Ecclesia-Aicos, quandam beatam regionem vocari, in qua pro diversitate animorum diversa utique possit intelligi qualitas mansionum. Inde est illud Augustini: Sine omni controversia quædam regio est beatitudinis animi, ipse Deus. Jam igitur mileranteChristo locum hunc ingressus itinere unius diei. festinare cupio & velle mihi adjacet ordinate incedere per reliquas dies, usque ad Sabbatum: ubi folum & maxime datur vacare, sabbatizare, & videre, quoniam suavis est Dominus: qui vivit & regnat per omnia sa-€ula ſæculorum, Amen. DO-

2 Gen. 1. 4. h Ibid. v. 5.

# DOMINI ARNALDI ABBATIS BONÆ-VALLIS, LIBELLUS

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTI.

### Proemium de materia hujus Libelli.

1 De sapientia & intellectu.

2 De consilio, secundum qued Scriptura dividitur inter praceptum & consilium.

3 Item de consilio, scilicet secundum quod opus est spiritu consilii, bis qui aliu debent consulere.

4 Quod Spiritus confilii, Pralatos Specialiter deceat.

q Quod in tribulatione positis, pernecessarium sit opus consilii.

6 Item subtilius & altius de spiritu confilii.

7 De scientia ubi ostenditur spiritus scientia qui in Christo requievit; ad humilitatem maxime pertinere.

8 De spiritu pietatis.

9 De Spiritu timoris Domini.

10 Item de scientia, caterisque donis.

21 Comparatio septem primorum dierum cum septem donis: imprimis de primo die cum spiritu sapientia.

11 Comparatio secundi diei , cum spiritu intellectus.

13 Comparatio tertii diei, cum spiritu consilii.

14 Comparatio quarti dici , cum spiritu fortitudinis.

15 Comparatio dici quinti, cum spiritu scientia, wie scientia sicut & suprà, ad bumilitatum resertur.

16 Comparatio diei sexti, eum spiritu pietatu.

17 Comparatio dici Septimi, cum Spiritu timoris Domini.

18 Claufula Libelli,

# INCIPIT

# ERNALDI ABBATIS BONÆ-VALLIS.

# PROLOGUS,

IN LIBRUM SEQUENTEM.

emo cum hæc capitula viderit, expectet ut legat tractantem de sapientia Dei, secundum quod Scriptum est, a Omnia in sapientia socisti: & iterum, b Attingit à sine usque ad sinem forttiter, & disponit omnia suaviter. Aut

de Intellectu, secundum quod scriptum est, e Intellezisti cogitationes meas de longe : sive de Consilio, secundum illud, d Confilium Domini in aternum manet : & ¿ Quis cognovit sensum Domini, aut confiliaritte ejus fuit? Seu etiam de Scientia, qualis est illa f Ecce Domine tu cognovisti emnia &c. Mirabilu facta est scientia tua ex me , confortata est , & non potero ad eam. Ego enim mensuram meam cognoscens, Prophetica & Apostolicæ gratiæ viris, istiusmodi cedo tractatum: contentus de illa mensura donorum Spiritualium, tenui licet sermone tractare; quam Apostolus commendabat, quando dicebat: 8 Alii datur per Spiritum sermo sapientia, alii sermo scientia. Si quis sane offenditur, com legerit scientiam ad humilitatem referri, meminerit, me de illo Spiritu scientiæ agere, qui requievit in Christo. Nam ante adventum Christi, scientia lite-

a Psalm. 103. 24. b Sapient. 8. 1. c Psalm. 138. 3. d Psalm. 32. 11. e Rom. 1. 34. f Psalm. 138. 6. g 1 Gor. 12. 8.

rarum, scientia artium liberalium, cæterarumque in mundo erat : sola perfecta humilitatis scientia deerat. Homo per scientiam boni & mali seductus à diabolo, & hac ipla scientià inflatus, nesciebat se humiliare homini, nesciebat & Deo. Deus igitur factus homo, humiliavit se homini, usque ad lavandos pedes ejus, humiliavit se Deo Patri usque ad obedientiam mortis: docuitque hominem humiliare se Deo, humiliare se & homini & Deo, homo Deus. Homo autem, quia se non humiliavit Deo, factus est miser & mortalis: si se bumiliaverit autem, fiet beatus & immortalis. Magna proinde scientia est, cum docetur homo humiliare se Deo: docetur enim miseriam & mortem evadere, qua fi non evalerit, nulla ei scientia proderit. Non est igitur absurdum, scientiam Christi ad humilitatem referri. In quo h Cum omnes thesaurt sapientia & scientia sint absconditi, hanc tamen à se specialiter voluit disci. Si cui videtur nihil tantâ materia dignum me dixisse, nec ego nego. Occasionem igitur melius dicendi dederim, cui isdem Spiritus dederit. Si cui verò placuerint quæ dicta funt, oret (rogo) pro eo, qui dixerit. Jocundum mihi est, piissime & amabilis frater, pio desiderio tuo obsequi, & de sanctis tecum Scripturis, licet indoctus proferre. Unde & quæ vires meas excedunt, præsumpsi tibi promittere, dum delector ob amorem tui, tecum sermocinari. De Spiritus Sancti quippe donis tractare, spiritualis viri est: & de Divinis, Divinorum conscius debet eloqui. Verum quia spes nostra in Deo est, ipse qui facit magnorum fluviorum gurgites redundare, potest & in nostrum fonticulum aliquid distillare: quod fancta fitis tua non pro magno hauriat, non tamen penitus essundendum æstimet.

h Goloff. 2. 3.

#### RRNALDUS ABB: BONÆ-VALLIS

## CAPUT PRIMUM.

## De sapientia & intellectu.

Sunt igitur quatuer dona Spiritus Sancti, fapientia scilicet & intellectus, confilium atque scientia; tanta inter se vicinitatis, ut penè unum quid esse videantur. De his ergo volaissi ita tractari, ut claresceret quodlibet horum, in quo ab also differret: placuitque in communi, ut etiam reliqua tria dona non penitus omitterentur, sed prout res posceret, loco & ordine suo,

ctiam ipla infererentur.

Fucrunt igitur viri quos sapientia Dei in tantum dignata est, ut per eos immortalitas fuis mortalibus, cum & ipli mortales effent, innotesceret, præcepta ederet, præmia pollicitaretur, minas intentaret, dispositiones pronuntiaret. Talis erat Moyfes, talis Job, talis deinde Salomen, Joannes Baptista, Paulus Apostolus, & horum fimiles quilibet. Isti itaque qui à sapientia Dei tanti æstimati funt at absque homine mediatore in interius penetrale funn introduceret, familiarefque fuos efficeret: spiritu sapientiæ irradiati atque glorificati sunt. Fuerunt itidem minoris quidem, sed tamen magnæ gratiæ viri, qui Spiritu Sancto adjuti, illos fapientiz familiares fublimiter & divine intelligere meruerunt, ipsique quasi ducibus ac mediatoribus ufi, cubiculum fapientia & ipsi intraverunt, familiaritatem ejus tametsi supparem confecuti funt. Isti ergo qui illos primos sapientize familiares, claro præ cæteris intellectus oculo penetrare meruerunt, spiritu intellectus ditati sunt. Verum quia nunc talis sapientiæ viri aut omning non sunt, aut oertè valde rarescunt; cum tamen spiritum sapientie Ecclesiam deservisse nullus sapiens dicat, præsertim Scripturà dicente, a Multitudo sapientum sanitae est Orbis terrarum: videtur de sapientia, humaniore quodam, ut a Sap. 6. 26. ſic

fic dicam, modo differendum. Cum igitur Scriptura dicat . \* Ecce Theofebein, id oft , Dei valtu, ipfa eft sapientia : quilquis Detra recta intentione, ac devoca fedulicate colit, hume vere sapere, hunc spiritu intelligentise agi credo. Quoti verò fint qui Deum piè 6: fancte colant, & tamen & invilibilia Dei per en que facta font intellecta non confisiciant, sempiterraim quoque virtucem ejus ac divinitatem, puto non facile askimari posse. Probut hoe servorum Dei simplichum tunta unmerositas, attestatur Lie illies, que activam nobis vitam post formavit, numerola facunditas. Sicet ergo istos in spiritu sapientie excellere manifestura est, eo ipso quo terrena non fapiunt, dead fontem fapientise in fiti current: ita in spiritu intellectus cos non eminere apparet, vel quia Scripturarum opaca non penetrant, vei quia ex creaturis Creatorem non intelligunt. Cam verò alicui ex his revelaverit Dominus condenta Scripturarum, mass & Rachel licet paucissimos pepererit; spiritui sapientia, spiritu intellectus addito, augentur atque ditescunt. Verum notandum in ista divisione, quòd sapientia quamvis vilior videatur, tamen utilior inveniatur: & intellectus licet dignior æstimatur, impar tamen comprobetur. Nam & hæreticos quædam profunda Scripturarum mirè intellexisse atque exposuisse, in Patrum literis invenimus: & Philosophos per ea quæ facta sunt e invisibilia Dei intellecta confpexifie, Deumque cognovisse, Apoltolus attestatur. Quos tamen posteà deformiter errasse, & usque ad colendam creaturam lapsos esse, idem ipfe redarguit. Nam & Pfalmilla non absolute ait, 4 Bea-Tue qui intelligit: sed addidit, super ogenum & pauperem: ut tune folum intellectum prodesse declaret, si se ad humilitatem inclinaret, fi paupertatem fuam intimam non diffimularet, fi Christi pauperibus compati atque

<sup>\*</sup> Alludit ut videtur verbu Eccl.cap. 1, 16. Initium fapientia, timor Domini. b Rom. 1. 10. c Loco citato. d Pf. 40. 2.

fervire ameret. Cumque fibi ipli intellectum à Deo pe tisset, dicens, e Damibi intellectum: statim subjumzit Ut discam mandata tus. Sed & in alio loco de intellecti agens, non eum absolute f Bonum, sed omnibus facientibus aun bonum effe pronuntiavit. Sapientia verd de qua agimus, in tantum bona est, ut omnes sectatores fuos faciat bonos, nullusque pisi per eam efficiatur bonus. Et ipla quidem fine intellectu isto sufficit ad salutem, cum iple intellectus nis à sapientia dirigatur, magis elonget à salute. Ouz cum ita sint, videtur forte contrarium, quod paulo ante dixi: quia cum spiritu sapientia pollentibus, spiritus intellectus additur, augentur atque ditescunt. Et tamen contrarium non est. Nam si alicui aurum habenti, summa argenti conferatur, opes ejus utique augentur & crescunt: neque etiam quia sapientiam pluris facimus, ideo intellectum, magnum effe bonum negamus. Utinam omnis homo intelligeret, ut bene ageret.

e Psalm. 118. 135. & 73. f Psalm. 110. 10.

### CAPUT SECUNDUM.

De confilio secundum quoda Scriptura dividitur in praceptum & confilium.

Hactenus de sapientia & intellectu, exinde de consilio agamus. Est autem res pretiosa consilium, utile accipienti, salutare danti, in Przelatione positis congruum, in tribulatione constitutis necessarium. Constat autem in Scripturis, alia secundum przeceptum, alia secundum consilium Dei. Secundum consilium, ut facultatibus terrenis abrenuntiemus: Secundum przeceptum, ut conjugio contenti, adulterium non saciamus. Secundum consilium, ut mulierem non tangentes

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTI

gentes, virgines permaneamus; Secundum præceptum ut crapula non gravemur, vino non ebriemur. Secundum confilium, ut carnem non manducemus, & vinum non bibamus. Sunt autem multi in plebejis constituti, qui Deum quidem præcepta ejus faciendo fideliter colant, ad confilium tamen non affurgant. Ifti ergo spiritu sapientiæ pollent, sed spiritum consilii non accipiunt. Videmus alios in spiritu intellectus eo usque profecisse, ut profunda Scripturarum non modò ipsi intelligant, sed & aliis intelligenda tradant: unde & Divini, quia Divina docent, jam vulgò appellantur. Confilium autem dispergendi divitias & dandi pauperibus, adeò refugere: ut ipsum spirituale donum intellectus quod meruerunt, ad carnales divitias contrahendas violenter, heu miseri! intorqueant. Legunt & exponunt. Divitia si affluant, nolite cor apponere : Et eo ipso, quo hoc legunt & exponunt, ut divitiæ sibi affluant. cor apponunt. Istis ergo cum spiritus intellectus adsit, spiritus consilii deest. Sunt verò qui spiritu sapientia & intellectus afflati, ad spiritum quoque consilii se erigentes in tantum, sed quadam timiditate atque ignavià, seu infirmitate animi deprimuntur. Unde bene post spiritum confilii, spiritus fortitudinis introducitur: quia reverà magnà fortitudine opus est, ut quis non solum usque ad convexa præceptorum, sed etiam usque ad cacumen confilii, ascendat in montem Domini.

a Psalm.61. 11,

# CAPUT TERTIUM.

Uem da canfilio, scilices secundium quod opus est spivien canfilii, his qui aliis consulere debent.

Lactemus de spiritur consilis, secundum quod consi-lium accipitur, egimus: de spiritu quoque sortitudinis. paucifimavelut pro loci fui necessitate subteximus. Nune de confilio, fecundum quod datur, videamus. Sciendum est igitur, non solum ut que scientia sit sciamus, venim etiam ut ex his quar feimus, necessaria tempore opportuno nobis occurrent, confilio Spiritus Sancti elle opus. Poliquenz ergo spiritum scientiæ, ut Deum inceriter columns, acceperimus: poliquam ipigitum intellectua ad penetranda Scripturarum mysteria meruerimus : sesiat ut cum confisium à nobis quæritur, prihs iplam quarentis personam, qualitatem, profeshonem. prudenter æltimare noverimus. Ac fie demum Spiritu confilii adjuti, de latitudine Scripturarum, tale confilium depromamus: quod & audienti proficiat, & mulli alii officiat. Deinde vel exemplis Scripturarum, vel sationis firmitate, vel similitudinum adaptatione, quam prælumpferimus fententiam munire oportet, donec quæmenti fatisfactum fit. Oportet etiam, ut affectus nostros ad affectum illius immutemus, & five lætus triftes, five triftis lætos invenerit: dum nos yel læto congaudere, vel trifti compati viderit, fidele fore nostrum consilium credat, ac per hoc libentiùs cedat & acquiescat. Et ad hoc nifi spiritu confilii adjuvetur quis idoneus, videas aliquando virum spiritu sapientiæ & intellectus præditum, dum consilium ab eo quæritur, obmutescere: & quadam mentis gravedine deprimi, & nihil gratum, nihil acceptabile audienti, posse proferre. Videas eundem ipium alio tempore fanum confilium proferre, exemplis Scripturarum elucidare, rationis copià comprobare, limin

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTL

Amilitudinem coaptationibus confirmare. Unde in uno eodemque homine ista diversitas? Nisi quia spiritus confilii secundum sibi nota dicentis & audientis merita, secundum fibi foli nota altitudinis fuz confilia, efficaciam fuam nunc retrahit, nune emittit. Hoc etiam spiritu confilii opus esse credo, ut ipsum confilium tam modeste, tam convenienter proferamus: ut ipse modus proferendi, confilio prolato, loco sit boni condimenti. Porrò si talis sit causa de qua consilium quaritur, ut confilium eius in Scriptură divină non habeatur: tale oportet per spiritum consilii consilium inveniri, cui divina Scriptura contraria non inveniatur. Neque enim incredibile est, sapientiam Dei voluisse in Scripturis Sanctis, tot & tantis humanarum miseriarum eventibus consilio obviare, ob hoc ut spiritui consilii locum suum reservaret. Nam dum homo homini confulit, pax & concordia hominum, ac per hoc falus & utilitas crescit. Denique cum scriptum sit , a Magnu Dominu noster , & magna virtus ejus, & sapientia ejus non est numerus: consequens videtur, ut omnis sapientia Dei in Scripturie quantislibet comprehensa sit. Quin potius credibile est, semper restare quid de ea possit scribi : quoniam insa nullo scripto potest comprehendi. Ouz si ita sint, scivit ipsa sapientia Dei, & multipliciter in Scripturis saeris, consiliis abundare, & tamen locum suum spiritui confilii refervare. Hinc est, quod videmus & aliquos literas ignorare, & bonum ac fanum confilium dare. Certé Salomon legem legerat, spiritu sapientiæ & intellectus præ filiis hominum pollebat : & tamen ut legitur, quorundam seniorum consilio cuncta faciebat: explorans nimirum vir sapiens, quid sibi responsi de adito suo, id est, de pectore senum, spiritus consilii depromeret. Hæc ergo ad hoc nobis proficiant, ne quis etiam si religiose vivendo Deum colat, quod est sapientis: si Scripturarum obscura penetret, quod est inteliectus: consisium utpote sibi non necessarium, fastidire præsumat. Sane his qui de divinis Scripturis confilium dant, sciendum est in eisdem Scripturis, non omnibus omnia dici: sed multas sententias earum, pro personarum seu temporum varietate, oportune intelligi. Verbi gratià, Cum vos persecuti fuerint, ait Dominus, b in civitate ifta, fugite in aliam: qui hoc generale præceptum & quod nulli prætermittere liceat, elle voluerit: primum & præcipuum inter omnes Martyres, Martyrem Stephanum prævaricationis arguet, quia non fugerit, sed magnanimiter stando magnifice coronatus sit. Arguet & iplos egregios gregis Dominici arietes Apoltolos, qui in eadem perfecutione, cæteris per regiones Judææ & Samarize dispersis, in tanto turbine nequaquam cessisse fugiendo, fed manendo stetisse referentur. Sed hoc quanta temeritatis sit, quis non viderit? Intelligendum est ergo hoc præceptum fugiendi, infirmis & ad Martyrii certamen imparibus datum esse: aut certe illis illius temporis prædicatoribus, qui Judæis verbum Domini repellentibus & indignos se æternæ vitæ judicantibus, conversi funt ad gentes. Si ergo in tempore persecutionis, aliquis levitatis aut temeritatis spiritu actus, consilium quæsierit, fugiat subeatve certamen: tu verò ad proprium provocaveris, & ille non sufficiens Christum negaverit: vide ne consilio tuo illum perdideris, pro quo Christus mortuus est. Si verò verus quilibet Christi Athleta conslium quæsierit, tu autem eum dehortatus, fugam magis persualeris: confilium tuum coronam ei de capite detrahit. Similiter si quem temerè ad abrenuntiationem sæculi provocaveris, & illud retrò respiciens, aut ex toto ad vomitum suum redierit, aut certe vita ejus & conversatio, bonorum fratrum dolor & persecutio facta fuerit: necesse est ut consilii tui te pæniteat, quod spiritus consilii non regebat. Necessarius ergo est spiritus consilii, etiam eis qui per spiritum intellectus, Scripturas sanctas b Matth, 10, 23, merur

meruerunt penetrare: ut noverint ex eis prudenter confervis suis, unicuique secundim propriam virtutem, cibaria dispensare. Puto Noëmi illam de libro Ruth, e non sine spiritu consilii nuribus suis cum se sequi vellent, reditum ad suos persuasisse: ne dum eam pudore, non judicio sequerentur, secutas se esse cittus pæniterent. Noluit illis solatium perpetuum polliceri, sed reditum ad suos magis persuadere, cum tamen insida & inconstans nurus se persuadere, cum tamen insida & inconstans nurus se persuadere, cum tamen insida & inconstans nurus se persuadere, cum tamen insida & insonstans nurus se persuadere, cum tamen insida & insonstans nurus se persuadere, su illo spiritu consilii adjutà, & in side consilii aurus omnis liberata, & solatio suorum gratulata est. Si hanc discretionem plerique nostri temporis Prælati in admittendis fratribus & scierent tenere, & vellent: cum paucioribus quidem, sed cum pace Dei servirent. Melior est, inquit Sapientia, d'Unu timens Deum,

quàm mille filii impii.

Optime sane post spiritum sapientiæ & intellectus, spiritus consilii ponitur: quia qui atrolibet horum caruerit, ad confilium dicendum, impar erit. Nam & cui Deum colendo yere fapit, si Scripturarum dispensationes non intelligat: secundum religionis suæ fervorem de cunctis judicans, in confulendo falli potest. Nihilominus & qui Scripturas intelligit, nisi Deum amando & colendo sapiat, difficile est, ut hoc alii consulendo persuadeat, quod ipse non amat. Restat ergo, ut qui spiritu sapientiæ & intellectus caret, spiritum consilii sibi non arroget. Spiritu autem confilii pollens, spiritu quoque fortitudinis fulciatur necesse est: utsi alicui bonum consilium dederit, & aliqua inde adversitas oborta fuerit, non frangatur: sed in Domino confidens viriliter agat, donec bonum consilium ad effectum perducatur. Porro si in confilio fuo auditus non fuerit, nihilominus spiritu fortitudinis oportet regatur: ne velut Achitophel pufillanimis effectus, qui aliis consulebat, erga seipsum inconfulte agens, perdatur.

CAPUT

### ERNALDUS ABB: BONA-VALLIS

# CAPUT QUARTUM.

# Qued fritus confilii Prelatos fecialiter deceat.

Canè quòd spiritus consilii magis Prælatos deceat, Scrip-Otura docet dicens: a Interroga patrem tuum & annuntiabit tibi. Quia enim per ipla bonorum fuorum infignia plurimis innotescunt, plures ab eis consilum petunt. Et in veteri quidem Testamento, multiphariam multisque modis Deus & consulebatur & respondebat; & nune potius, populi Dei tam numerofi confilium penes Prælatos iplius est. Quocirca necesse est, ut in Prælatis maxime spiritus contilii vigeat. Quorum ad consulendum alii. non sufficit : vel in hoc spiritum consilii habeat. ut consilium à sapiente perquirat, & perquisito credet. Si autem hoc facere despexerit, illud Euangelicum restat : b Cacus si caco ducatum prabeat, ambo in foveaup eadunt: & illud, c Si autem lumen quod in te oft tener bra fint, ipsa tenebra quanta erunt? Verumtamen quia Dominus illuminat cæcos, adeat Dominum, & dicat ex totis præcordiis suis. 4 Deus meus illumina tenebrac MESS.

a Deut. 32. 7. b Matth. 15. 14. c Widem 6. 23. d Psalm. 17. 29.

# CAPUT QUINTUM.

Quòd in tribulatione positis, pernecessarium set apus consilii.

In tribulatione autem positis pernecessarium est consilium, ne scilicet ipsarum tribulationum molestiis victi, inconsultum aliquid agant, unde Deum offendant: se per hoc majores fibi non in præsenti tantum, sed &c. in futuro tribulationes gignant. Est autem unicum in tribulatione politis confilium, 4 Invees me in die tribulationis, & ermous te., & honorificabis me. Verum quia inaniter Deum voce invocat, qui eum male vivendo irritat : tune pracipue & vita corrigenda opera danda cst , juxta illud : b Tribulatio & angustia invenerunt me, mandata tua meditatio men est. Difficile autem, imò impossibile est, ut quis in tribulatione positus, si Deum fideliter invocaverit, faciemque eius facrificio inflitiæ placaverit, confolationem non mereatur Divinam. Tantum non perdat fustinentiam: In die, inquit, a tribubationis mea Deum exquisivi, manibus meir noche contra cum, & non sum deceptus. Sed quidam nisi citò liberati fuerint, deficient; ut illi de quibus scriptum est: A Citò fecerunt, obliti sunt operum ejus, non sustinerunt confilium ejus, Nequaquam attendentes, quia & beatus Jacob diu in gravi lucha fuerit, & fanctus David crebris fibi invicem succedentibus tribulationibus probatus sit. Tobias etiam adeo justus & pins, ac secundum nominis sui interpretationem Bonus Domini, juxta quadam exemplaria, quatuordecim annis coecitatem fustinuerit. Est autem & hoc in tribulatione positis utile, ut meminerint servis Dei in hoc duntaxat sæculo constitutis, ubicunque fuerint, tribulationem non deesse. Unde & beatus Petrus: Scientes, inquit, e candem paffionem ci que in mundo est, vestre fraternitati fieri. Nonnulli namque positi in tribulationibus, mederi sibi putant loci mutatione: sed infidum est hajusmodi remedium. & aliquando vertitur in contrarium. Novimus enim loca, in quibus quondam pax & religio floruerat, scandalis posteà & doloribus oppleta fuiffe: ita ut in eis illud beati Job impleretur, e Terra de qua eriebatur panis in loco suo,

a Psalm. 49. 15. b Psalm. 118. 43. c Psalm. 76. 3. d Psalm, 105. 13. e 1 Pst. 5. 9. f Job. 28. 5.

iene subversa est : Illud quoque Isaiz , & Omnia desiderabilia nostra versa sunt in ruinas. Novimus & alia scandala priùs, & infamia scandalis loca: post, respectu Dei & pacis enituisse gratia, & virtutum redoluisse fragrantià. Quibus illud Isaiz aptari potest: h In cubilibus in quibus priès habitabant deacones, orietur vivor calami & Jonei. Ita adhuc quotidie & Libanus vertitur in Chermel. & Chermel in saltum reputatur. Non est igitur certum confilium, in tribulatione politis, mutatio locorum: quia & ad quæ fugiunt, loca gratia Dei destitui: & que fugiunt, Dei possunt respectu restitui. Certissimum autem his confilium est, in Deum sperare, Deum invocare, Deum obsequendo placare, Dei bonitatem longanimitate expectare. Si quid verò humanum ingenium adinvenire potuerit, quod iniquum non sit, & sibi in tribulatione profit, faciat. Nam David per Chusi, confilium Achitophel diffipavit, & Apostolus à fratribus in sportam missus evast, & dissentione inter persecutores fuos missa, tribulationem suam allevavit. Quia verò quoque audivimus, ita nunquam una tribulatio fucciditur, ut alia non succrescat: spiritus fortitudinis semper est necessarius, ne deficiamus in tribulationibus.

g Esai. 64. 11. h Ibid. 35. 7.

# CAPUT SEXTUM.

Item subtilius & altius de spiritu confilii.

Hactenus de fpiritu confilii quadrimoda diftinctione tractatum est. Verum quia hac consilia & bonis & malis communia sunt, cum ad consilium pauci & hi sapientià & fide præstantes soleant admitti: est præter hæc unum & secretum, & cujus boni & electi tantum conscii sint, Spiritus Sancti confilium. Illa videlicet in-

terna inspiratio ejus, quâ suis consulit, diaboli insidias & peccati laqueos vitare, mala præfentis exilii æquanimiter tolerare, bona coelestis patrize gemitibus inenarrabilibus suspirare, indefesse ad hac piorum operum præmia festinare, pro salute concivium suorum anxiari, in recordationem vultus Domini sui, dulci amaritudine lachrymari. Hinc quidam sapiens, cum beneficia Dei erga justum commemoraret, In absenditu, inquit, a il-lius consiliabitur. Hinc Dominus per Prophetam, b Nune quare morrore consumeris? Nunquid Rex non est tibi, aut consiliarius tuus periit? Ac n dicat, nequaquam te desperabili mœrore conficere debes, cui & Christus rex est, & quæ interno Sancti Spiritus consilio destituta non es. Magna enim spesest anima, que hoc consilium audire meruerit: ficut & ingens metus ei, quæ ab illius auditione obsurduerit. Hinc Psalmista, Deus, inquit, e meus pe sileas à me. Et ut ostenderet quid periculi immineretei, à quo Deus sileret : Nequando. ait, taceas à me, & assimilator descendentibus in lacum. Homo quippe superbià exigente, interno illi Dei consilio destitutus, suo autem consilio dimissus, descendentibus in lacum assimulatur: quia in peccati voraginem lapsis, & ipse paulatim tepescendo & labendo cozquatur. Qui ideò non cadentibus, sed descendentibus in lacum, attimilari dicitur: quia ut iple casum suum ignoret, sensim ac minutatim, donec in peccati profunda perveniat, labitur. Verum nec tunc desperare, sed de profundis ad Dominum debet clamare, & expectans expectare, donec educat eum de lacu miseriæ: ubi & spiritus fortitudinis permaxime necessarius est, cujus ope & virtute, de lacu miseria, de peccati scilicet amore & consuetudine. Nam & ad Dominum clamare, & anima emergat. omni nisu debet ipsa conari, quia neutrum horum sine altero potest eam juvare. Multo autem & facilius & fælicius

a Eceles. 39. 10. b Mich, 4.9. c Psalm. 17. 1.

### ERNALDUS ABB: BONÆ-VALLIB!

licins est quid, ne cadat cavere, quam post ensum eluctari: Si populus, inquit, d meus andises me, Isrnet si in viis meis ambulasset, pro nibilo sersitan inimites carum tumiliassem.

d Pfalm. 83. 14.

## CAPUT SEPTIMUM.

De scientia ubi ostenditur spiritus scientia qua in Christo requievit, ad humilitatem munimè persinere.

Nunc de spiritu scientize videamus. Nomen scientize commune eft, quia & in magnis & in minimis rebus ponitur. Sed hic de illa scientia sermo est, que Spiritus Dei præcipuum donum eft, quæ in Scripturis scientia Del vocatur, que apponit dolorem, de qua dicitur: Recedere à male, scientin. Tanta est igitur scientiarum diversitas, ut scientia inflet, scientia dolorem apponat: cum inflatio superbia, dolor verò non modò humilitas. fed & profunda humilitas fit. Quantum cunque itaque sciat, & quantumcunque infletur: sciat quòd à Dei scientià adhuc longe est, qui aut pro peccatis suis, aut pro hujus exilii prolongatione non dolet: quia qui apponit scientiam, apponit dolorem. Nescit enim qualis lit pulchritudo justitiæ, qualia bona Domini in terrà viventium, qui horum adhuc exors manet, & non dolet. Sed & si quis pro peccatis doleat, & tamen ab his non recedat, nec iste perfectam scientiam obtinet, quia b Récedere à malo, scientia est. Quocirca ille probatur scientiam Dei seire, qui & pro peccatis seit dolere, & à peccatis noverit recedere. Porrò hec scientia, & ab humilitate litate incipit, & in humilitate perseverat. Et ideo ubi de scientia Spiritus Dei agitur, libenter scientiam humilitatis accipio: quia ille scientiarum Dominus. ille Magifter unus, à le specialiter disci mandavit, dicens: Discite à me, quia mitis sum & bumilis corde. Non solùm autem verbo, sed & facto pariter & verbo, quanti scientiam humilitatis faceret, ostendere curavit. Humilians quippe se Deus ad pedes hominum, cum venisset ad beatum Petrum, ille verò altà quidem humilitate, licet necdum omne mysterium humilitatis edoctus. 1 tali ministro tale recusaret ministerium. ait: 4 Quod ego facio, tu nescis modò, scies autem postea. Nescientem dicit, quem necdum humilitatis scientiam ad plemm didicifle scivit. & de humilitate disserturus, scientiam præmittit. Ouæ ne parva videatur, non eam mox effondit: fed in futurum differens, auditorum mentes ad eius expectationem suspendit. Postquam autem lavit pedes corum, illis jam ad nihil aliud intendentibus, sed ad folum fermonem ejus intentis, authoritatem fuam primò commendat, se magistrum, se Dominum & vocari & effe, contestans. Novit enim cordis humani cognitor, quanti superbus homo talem doctrinam faceret, si alius quam talis magister eam proferret. Nec inconsulte prius virtutibus ac prodigiis Deum se credi fecit. & fic hamilitatis scientiam docuit : quia reverà nullus scientiam promittenti & aliud non docenti crederet, nisi ipse priùs Deus creditus suisset. Summa autem doctring hac fuit, ut ficut Dominus fervis, fic fervi conservis pedes lavarent. Deinde intulit: c Si bac scitis. besti critis, si feceritis es. Quæ rogo hæc? pedes lavare: quali verò facile inveniri pollit, qui boc non noverit. O scientia abscondita à sapientibus & prudentibus, & revelata parvulis! O scientia, quam omnes videntur scire, & perpauci merentur attingere! & Stultum mim Dei

e Matth, 11, 29. d Joan. 13. 7. elbid. v. 17. f 1 Ger. 1.25.

ĭ

Dei sapientius est bominibus. Et quid Stultum Dei? Nifi quia g Humiliavit sometipsum fallus obediens usque ad mortem . mortem autem crucis. Unde idem Apostolus, Nas, inquit, pradicamus Christum crucifixum, Judais quidem scandalum, Gentibus autem ftultitiam. Nam si quis le magistrum profiteretur, cum verò tempus pollicitationis adellet , pedes lavare doceret: quis eum non irrideret, quis non eum stultum crederet? Si quis ergo: ut Apostolus ait, a voluerit sepiens esse, stultus fiat ut sit sapiens: humilis fiat, ut beatus sit. Si bac, inquit, i scris. beati eritis, si feceritis ea. Scientia sæculi in verbis est eloquentiae, scientia Christi in factis humilitatis: scientia faculi, ut alius alium verbis concludat: scientia Christi, ut frater fratri per humilitatem serviat. Hanc Igitur Domine & Scientiam doce me, quin mandatis tuis credidi :quam tanti facere dignatus es : ut propter ejus commendationem, Deus homini pedes lavares. Videre nunc & stupere erat, eum 1 Qui respicit terram & facit eam tremere, m sub quo cunvantar qui portant orbem, nin cujus nomine omne genu fleditur caleftium, terrefrium & infernorum: & genua sua flectere, & totum corpus incurware, ad lavandos pedes hominum; ad cujus pedes lavandos o vix unus in mundo dignus inveniri posset homo. Alioquin hic quo pinter natos mulierum non furrexit major, indignum fatetur se calceamentaejus portare, necdum pedes lavare. Mirentur alii eum ventis imperantem, super mare ambulantem, mortuos vivificantem : æquissimum enim est, & omnium in dicto decens ac congruum, ut Creator creature sue dominetur & imperet. Ut verò æternus ille Deus, ille magnus Dominus, ille cujus nutibus cuncta serviunt, ad serviendum mortali homini & fragili sese incuruet: hoc ab omni crea-

g Phil. 2.8. h 1 Cor. 3. 18. i Joan. 13. 17. k Pfall. 118.66. l Pfalm. 104. 32. m Job. 4. 13. n Philip. 2. 10. O Matth. 11. 11. p ldem 3. 11.

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTI.

tura cum ingenti admiratione, cum admirabili devotione, suscipiendum est: hoc à nullà creaturà, sine quodam pio pavore audiendum est: sed & in lachrymas debent resolui pii servi, recogitantes tantam humilitatem Domini sui. Et hoc totum ob id solum factum est, ut bomo scientiam humilitatis doceatur. His igitur considerationibus adductus fum, spiritum scientiæ qui in Christo est, ad humilitatem referre: quod uberius ostendi potuisset, si diutius in his immorari visum fuilset. Hoc autem adhuc notandum videtur, nequaquam fine causa in pedum ablutione humilitatem expressam fuisse, quam constat actionum nostrarum gressus emundare. Videat quisque utrum velit accipere, scientiam Christi ad humilitatem præcipuè pertinere. Hoc certè nullus qui Christo credit, potest negare, humiles majorem cæteris Dei scientiam habere, attestante ipso. 9 Quia abscondisti bac à sapientibu & prudontibu, & rovalasti ca parvulu. Item cum Dominus dicat, : Super quem requiescet spiritus mous, nist super bumilem? Constat nimirum, requiem quæ est in Spiritu Sancto, superbis ignorantibus, humiles & experiri & scire. De quâ his quos scientia inflat, recte dicitur: f lpsi verd non cognoverunt vias meas, quibus juravi in irâ meâ, si introibunt in requiem meam. Cæterum si quibus adhuc durum videtur, icientiam Christi humilitati deputare: legant qualiter antiqui & fancti Patres illam Domini sententiam exponant, qua dixit Judæis, t Tulifiu clavem scientia: & sic fortasle acquiescent,

q Matth. 11.25. r Ifai.66. 2. f Pfalm. 94. 11. t Luc. 11. 52.

# CAPUT OCTAVUM.

# De spiritu pietatis.

A stellantur & duo extrema dona quærellant, pietas 12 & Dei timor, que nonnisi umbra humilitatis funt: fed alterum ad homines, ad Deum alterum. Nemo enim proprié ad feiplum dicitur pius, sed ad eum erga quem pio movetur affectu; cuique indigenti, ca quæ caritatis fant , pie impendit. Ponitur & pietas in Scripturis, pro omoi religione: fed talis pietas non tam unum speciale est donum, quam ex omnibus septem constat donis. Secundum hoc pietatis genus, & Deus erga hominem pius appellatur: quia ad erigendum cum de flercore mileria fue, mirà pietate inclinatus est. Cujus rei myfterium, in areu equi politus est in fignum feederis inter Deum & terram, ne ukrá diluvio diflipetur, pracessisse credo: fiquidem de Christo Pazer per Prophetam dicit, Dedi te in fiedus populi. Cum igitur Christus in foedus populi detur, arcus verò in fignum foederis ponatur: nimirum conflat, quia arcus Christum fignificat. Arcus in fignum feederis ponitur, ne diluvium ultra terram diffipet: Christus in ipsum foedus datur, ne Ecclesiam credentium in eum, ira Dei com reprobis perdat. Nam salvo eo quod Baptismus per difuvium fignificari traditur, & iram Dei per ipsum figurari Ecclesiasticus liber testatur dicens, c Quomodo cataclismus aridam inebriavit: fic ira ipfius gentes quæ eum non exquifierunt, hæreditabit. Porrò de arcu ita dicitur, d Pide arcum, & benedic qui fecit illum: valde enim speciosne est in splendore su. Speciositatem commendat in arcu, & utique sapientia Dei speciosior est sole: Christus . Specios forma,

a Genes. 9. 13. b Esai. 49. 8. c Eccles. 39. 28, d lbid. 43. 12. c Psalm. 44. 3.

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTI. 63

pra filiu bominum. Hinc & sponsa, Totus, inquit, fdesiderabilu. Et Petrus inquit, 8 In quem desiderant Angeli prospicere. Iple autem Pater, h'Hic est filius meus dilettus in que mihi bene complacui : & Propheta de splendore ejus, Splendor, inquit, i ejus ut lux erit. De hoc arcu in eodem Cantico, Sufeitans, inquit, k Sufeitabis arcum taum: & exponens quis ille sit arcus, Juramente, ait, tribubus, que locutas es. Per semetiplum namque 1 juravit Dominus Abrahæ, quia in semine tuo, scilicet Christo, benedicerentur omnes Gentes terræ / Et ia Pfalmo, m Benedicentur in info somes tribus terre. Quod si quis putaverit, prolatum testimonium peque ad Christum pertinere, neque ad Gentes, quia dicitur = Juramenta tribus que locates es: Tribus enim reverà de Judazis magis quam de Gentibus dici folent. Meminerit illius Davidici, o Illuc enim afconderunt tribus, tribus Domini: has enim tribus nemo sapiens ad carnalem magis quam ad spiritualem Israel pertinere dicturus est. Et hoc nihilominus, in Apocalypsi quod legitur, P Iris erat in circuita sidis, ipsum esse credo quod in Psalmo legitur, A Dominus in circuitu populi sui. Sedet enim in fede fua, ut doceat : circumdat fedem fuam, ut protegat. Ut autem quod ad spiritum pietatis propriè pertinet, præseramus: arcus ille speciosus, à coelo usque ad terram se curuat: & Filius Dei à summo coelo egrediens, pietate mirabili usque ad susceptionem mortalitatis & mortis nostræ, sele humiliat: & non solden usque ad terras, sed etiam usque ad inferna pro nobis descendit.

f Cant. 5. 16. g 1 Pet. 2. 22. h Math. 17. 5. 2 Pet. 2. 17. i Habac. 3. 3. k 1bid. v. 9. l Gen. 22. 18. m Pfal. 71. 17. n Habac. 3. 9. o Pfal. 222. 4. p April. 4. 3. q Pfalm. 224. 2.

#### CAPUT NONUM.

## De spiritu timoris Domini.

Tam verò timor Dei, nihil est aliud nisi humilitas. Ve-I rum hic non illa accipitur, qua nos foris proximis propter Deum, sed qua intus in conscientia ipsi nos humiliamus Deo. Qui recte septimo loco, codemque summo ponitur, quia illa humilitas alta est: cum quis & quantum ad hominum & quantum etiam ad proprium judicium perfectus est, & tamen ad judicium Dei adhuc timet, adhuc securus non est. Talislerat Apostolus Paulus, nam quia neque alius, neque ipfe quid in ipfo reprehenderet, invenire potuit: fiducialiter dicebat a Mibi pro minimo est ut à vobu judicer, aut ab humano die, sed neque me ipsum judico, nibil enim mibi conscius sum. Quia verò sub Dei judicio, adhuc timens, securitatem fibi minime arrogabat : Sed non , inquit , in bee justificatus sum, qui enim judicat me, Dominus eft. Est quippe & alius timor qui non est in charitate, quia perfecta charitas foras mittit timorem. Sed aliud est, dum is qui graviter offendit, timet ne pereat: aliud dum is qui placet, timet me vel in minimo offendens, minus placeat. Iste igitur timor, veræ Dei scientiæ documentum est; quia ille vere Deum scire probatur, qui usque ad persectum ejus timorem humiliatur. Qui enim adeo amat, ut vel in parvo offendere, magnopere timeat: de hoc tempore benè potest accipi quod scriptum est, b Beatus bomo qui semper est pavidus. Ideo namque ponitur semper, ne unquam quoad vivit, de justitia præsumens, dum non timet neque cavet, cadat. De hoc tempore in Ecclefiastico Scripturach: c Magnus qui invenit sapientiam & scientiam, sed non est super timentem Deum. Timorem Dei super omnia superposuit, Beatus cui donatum est habere timorem Dei.

3 i Gorinth. 4. 4. b Prov. 28. 14. C Eccl. 25. 13.

#### CAPUT DECIMUM.

# De scientia caterisque donis,

Tgitur scientiam literarum , scientiam artium diversarum, non negamus esse scientiam. Verum sicut is qui necessaria corporis sibi suisque scit providere, dominorumque, vicinorumque suorum gratiam habere, honeste secundum hoc seculum gerere, apud homines sapiens vocatur: & cum omnis sapientia à Domino Deo sit, ille tamen si in æternis sibi suisque prospiciendis, non sapuerit: spiritum sapientiæ accepisse dicendus non est. Ita ille qui literas, qui artes, qui ipsas etiam Divinas literas scit, quandiu se humiliare ad faciendum bonum quod scit, nescit: si spiritum scientiæ sese accepisse considit, seipsum decepit. Neque enim talis scientiæ spiritus super Christum requierit, de quo legitur, quia a Capit facere & docere, b qui enim dicit se nosse Deum, & mandata ejus non cuftodit, mendax eft. Quid babet, inquit Salomon, O sapiens amplius à stulto, & quid pauper, nist ut pergat illuc, ubi est vita? Hoc solo discernens sapientem à stulto, quòd humiliter benefaciendo, unde & pauperent eum vocat, ad vitam pergit: quo ille pergere, aut nescit aut contempit. Hæc utinam adverterent, qui dum de conversione monentur, ad discendum malunt ire: vel post conversionem, occasione discendi, ad vomitum volunt redire: discerentque magis faciendo discere, quàm discendo non facere! Hæc de septem donis, secundum quod in membris Christi requiescunt, dicta sunt. Quomodò verò in iplo capite nostro requieverint, ipsi & si quibus ab ipso revelatum fuerit, videamus. Sapientia tamen & scientia quæ frequentiùs in Scripturis ponuntur, fecundam quod in eo requieverunt, facile discerni posfant

a Ador. 1. 1. b 1 Joan. 2.4. c Esch. 6.9.

funt. Sapientiam quippe habuit, quia Patris voluntați per omnia obediendum esse sapuit. Habuit & scientiam, quia nihil przesens, nihil przeteritum, nihil suturum, sive in humanis, sive in diabolis, sive in Angelicis, sive in divinis rebus, eum latuit. d Habeat igitur quisque Spiritum sapientia, ut Deum colat: Spiritum intellestus, ut scripturas investiget: Spiritum consilii, ut de iis alii consulat: Spiritum sortitudinis, ut seinsula consulat: Spiritum scientia, ut quidquid secerit, sine humilitate nihil esse scientia: Spiritum pietatia, quo ipsa humilitatis opera fratribus przeimpendat: Spiritum timoris Dei, quo in his omnibus, non in suis operibus, sed in ipsius miliericordia considat.

d Recapitulatio.

#### CAPUT UNDECIMUM.

Comparatio septem primorum dierum, cum septem Spiritus Santti donis. Imprimis de primo die, comparato cum spiritu sapientia.

Videamus nunc, an forte his septem intimis quotidianisque Spiritus Sancti operibus, septem primorum dierum opera, aliqua similitudine congruant. Primo die
sacta est lux, & de sapientia quidam sapiens dixit. a Propositi pro luce babere illans, quoniam inextinguibile est lumen
illius. Chm ergo quis ad Deum colendum illuminatur,
in eo lux nova creatur: unde talibus Apostolus, Fuissis,
inquit, b sliquando tenebra, nunc sutem lux in Domino,
Hoc generaliter in adventu Christi per totum mundum
factum est, quando Deus Dominus venit & illuxit nobis. Hoc singillatim quotidie sit in unoquoque, qui reminiscens & convertens se ad Dominum, abjicit opera

a Sapient. 7. 10. b Epbes. 5.8.

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTL

tenebrarum, & ambulat at filius lucis, in comni benttate & julitia & veritate. Siquidem in Genefi prilis tenebre, & posteà lux à Domino facta esse describitur.

e Rom. 13.12. Ephef. 5. 9.

#### CAPUT DUODECIMUM.

Compartio secunda diei, cum Spirita intellectus.

Cecundo die factum est siemamentum quod divideret aquas ab aquis, & yocatum est coelum: quod dono intellectus satis congruit; & Psalmus ait, \* Qui ficit culos in intellectu. Per aquas namque, Scriptura Sancta scientia designatur, unde Propheta prævidens in adventu Christi Scripturarum mysteria referanda, ad earum intelligentiam provocabat dicens: bonnes fitientes, verite ad aguas. Sed aquæ istæ digrissonem habent, quia pars earum spiritualibus, pars carnelibus congruit. Cum enim Scriptura de munditià cordis, de virginitate carnis, de compunctione amoris, de meditatione spirituali, de æternitatis contemplatione differit. & de spiritualibus imitanda proponit : aquas superiores super firmamentum conftituit. At chm uxorem diligere, parentibus obedire, malum proximo non facere, pecuniam ad usuram non dare, necessitatibus Sanctorum commupicare: infirmis aquas sub firmamento ponit. Istiusmodi namque præcepta à spiritualibus transcendi debent. Ipfi fiquidem spirituales, quia conversatio eorum in cœlis est, ecclum recte vocantur: & super firmam petram fundati, tentationis tempore non recedunt. Quia ergo ad spiritum intellectus pertinet hoc modo aquas ab aquis dividere, inter spiritualia scilicet & carnalia præcepta difcer-

a Psalm. 135. 5. b Esai 55. 1.

discernere: Secundi diei opera, secundi doni operibus inveniuntur congruere. Nonnunquam una sententia ità inter utrasque aquas dividitur, ut secundum intellectualem divisionem, & ad aquas superiores ascendant. & ad interiores descendant. Unde Paulus de Genesi proponens testimonium, c Propter hoc relinquet homo patrem fuum & matrem suam, & adherebit uxori sue, & erunt duo in carne una: primo fecundum mysticum fensum inter aquas fuperiores sententiam suspendit, Sacramentum, inquiens, d boc magnum eft, ego autem dico in Christo & in Ecclesia. Ostendit enim, quia side amoris, Ecclesia seu quælibet Christiana anima sponso illi æterno debeat adhærere : cuì fusceptione infirma ac mortalis carnis ejus, sese dignatus est unire. Ostendit etiam hoc jam tunc ab initio sæculi per hanc sententiam Propheta; Christi scilicet incarnationem, & Ecclesia desponsationem: hoc inquam oftendit, sed intelligentibus. Descendit ergo aqua, usque ad sub sirmamentum, per intellectualem divisionem ut & infirmi possint bibere. Nam ille superior intellectus. velut supra firmamentum collocatus, spirituales potat. Sequitur itaque, Verumtamon & nos singuli, unusquisque uxorem suam, sicut seipsum diligat. Sunt itaque in Scripturis, quæ solis carnalibus: sunt & quæ solis spiritualibus: funt qua & carnalibus & spiritualibus, si spiritualiter dividantur, congruant. Porrò spiritus intellectus quem efficaciter tangit, hujus divisionis peritum facit, ut sciat in plateis aquas suas dividere.

c Gones. 2. 24. d Ephes. 5. 32.

## CAPUT DECIMUM TERTIUM.

Comparatio tertia diei, cum spiritu confilii.

Tertio die virentes herbas, lignaque fructifera, utrumque semen afferentia germinavit, quod ad spiritum confilii fatis apte referri potest. Bonum quippe confilium, bonum nimirum semen est. Et herba virens & lignum pomiferum, cum fructu semen afferunt: cum hi qui bona faciunt, semine boni confilii & alios ad benefaciendum trahunt. Sed & hoc quod congregatis in unum locum aquis, arida apparuille memoratur, non inaniter factum fuille existimatur. Primum quippe est, ut aliorum qui jam Deo uniti funt, irrigatio sua, ipsius verò cuique ariditas appareat: & fic pro pluvia quam segregavit Deus hæreditati suæ, cum certà spe ad eum sulpiciat: cujus demum aspersione irrigatus, & ipse in bonis operibus fructificet, & aliis boni confilii femen subministret. Licet nunc videre David, ariditatem suam cognoscentem & deplorantem, a Anima mea sicut terra, fine aquâ tibi: & alibi, Ego ficut fanum arui. Licet videre eundem de supernà irrigatione præsumentem, Spiritus tum bonus deducet me in terram : & alibi, Dominus prospexit de excelsso sunte suo. Dominus de calo in terram aspexit. Sed & boni consilii semen pollicens, Docebo, inquit, b iniquos vias tuas, & impii ad te convertentur. Et quanquam hæc testimonia generaliter in lapfu & restauratione generis humani, jam olim completa funt : quotidie tamen in fingulis electorum, compleri non cessant.

a Psalm. 142. 6. 101. 12. 142. 10. 101. 20. b Psim. 50. 15.

## CAPUT DECIMUM QUARTUM.

## Comparatio quarta dici, sum spiritus fortitudinis,

uarto die fydera in firmamento cœli ad illuminandam Lerram collocantur, & boc ad spiritum fortitudinis pertinet: quia ad exemplum lucis peccatoribus præbendum, non incipientes tantum & teneri, fed fortes & robusti constituendi sunt. Unde Dominus, a Accipietis virtutem Spiritus Santti in vobu, & critic mibi teffes : & iterum . b Sedete in civitate, quoadusque induamini vira tute ex alte. Et certe jam spinitu sapientiæ ad colendum chm illuminati fuerant, jam feolum illis ut Scripturas intelligerent aperverat, jam semina prædicationis, imò & miraculorum fed sub ejus magisterio sparferant: & tamen regimen Ecclefiæ ipfi Christo succedere non permittuntur, antéquam virtute Spiritus ex alto induantur. Nam & quod in firmamento coeli funt politi, quodam modo firmitatem virtutis ab eis exigit. Congruis & huic sensui Psalmista, & Lanam & stellas, inquiens, qua tu fundafti. Nam prout mihi videtur, interomnes virtutes, per univerlas Scripturas fortitudo specialiter homini adimitur, & Deo adscribitur: unde David, d Diligam te Domine fortitudo mea: & iterum, & Pracinxisti me virtute ad bellum : & iterum , In potentatibus Salus dextera ejus: iterumque, f Dominus fortitudo plebu Jue. Multa sunt hujus testimonia, copia mensuram excedit. Cum ergo homo & originaliter & materialiter infirmus sit, & hoc ipsum permaxima pars sit fortitudinis ejus, ut infirmitatem propriam noverit : attestante Paulo, g Quando enim infirmor, tunc potens sum; Si quid

a Atter. 1.8. b Luc. 24. 49. c Pfal. 8.4. d Pfal. 17. 1. e lbidem verf. 40. 197. f Pfalm. 27. 8. g 2 Gerint. 12. 10

aliquando vel in propriis vincendis, vel in alienis tolerandis potuerit: fibi illud neguaquam attribuat, fed fortitudinem suam ad Deum custodiat: quia sine ipso nihil possumus facere. Siguidem & de luminaribus non est dictum, sicut de herbis, ut ea terra germinaret, ut suprà: neque ficut de reptilibus, ut aqua ea produceret, ut infrà : sed Deum solummodò ea secisse scriptum est. ne in fortitudine lanima humana vel sibi vel ingenio suo aliquid auderet adscribere, & ita eam mereretur amittere. 4 Nam & Samson cujus vocabulum solem sonat. & qui diu in fortitudine ultra humanum modum clarebat, eum per quem erat fortis offendens, captus est. Et beatus Petrus i dum de viribus suis gloriatur, infirmitatem suam experiri coactus est. Sed & illud quod in Euangelio, & civitas fupra montem & lucerna fuper candelabrum polita, leguntur: ita covenientissime intelligi potest : ut & omnis Ecclesia generaliter à monte montium Christo portetur, & lucerna quilibet videlicet prædicator ejus, ab eodem Christo, velut à candelabro fustentetur. Mons siquidem immobilis manere, candelabrum verò solet moveri. Et Ecclesiam Dominus quidem velut mons immobilis, nunquam desinit sustentare: Prædicator verè si offenderit, statim per Apocalypsim à Christo audit; & Age panitentiam & prima opera fac, fin autem movebe candelabrum tuum de leco suo. Acfi dicat, Solebam te, in te moyens sustentare, ne caderes: at nunc eandem sustentationis gratiam, à te, quia offendisti, subtraham: nisi me, pœnitendo & corrigendo, placaveris, Sicut autem quòd montes pluraliter intelliguntur prædicatores, non oblistit ne unus singulariter mons intelligatur Christus: ita quod in Apocalypsi per septem candelabra septem Ecclesiæ significantur, non impedit ne per unum candelabrum Christus significetur, qui unum & verum fustentamentum suarum lucernarum, unica

h Judic. 15.13. i Matth. 26. 39. k Apoc. 2.5.

#### ERNALDUS ABB: BONÆ-VALLIS

unica & fola suorum est fortitudo Doctorum. Videturetiam mihi, per solem & lunam, quorum alter ut diei, altera sacta est ut præesset nocti, Sacerdotium & Regnum optime præsigurari potuisse: scilicet propter illuminandos doctrina spirituales, quasi dies; & propter coercendos a malitia carnales, quasi noctem. Quod si ita est, quanta huic operi fortitudine opus suerit, Sacerdotes sancti probaverunt, qui in regimine sancta Ecclesia laborantes, ad mortem usque pro justitia certaverunt. Multa adhuc dici possent, quibus magis magisque luceret, qualiter fortitudo quarti diei operibus responderet.

## CAPUT DECIMUM QUINTUM.

Comparatio diei quinta cum spiritu scientia, ubi scientia sicut & suprà, ad humilitatem refertur.

🕜 uinto die reptilia & volatilia ex aquis producta funt . & hoc ad donum scientiæ specialiter respicit. Per aquas enim scientiam significari, & notum est, ut suprà docuimus. Aquæ igitur reptilia & volutilia producunt. quia & ex scientia quidam inflati nimis, ut reptilia remanent: quidam verò humiliati, ad cælestia velut aves. evolantes exaltantur. Veræ autem exaltationis causa. humilitas est, Domino attestante: 20 mnis qui se bumiliat, exaltabitur, & è converso. Nam ex scientia nonnullos humilitatem concipere, & quotidiana experientia, & jam prolata illa Salomonis docet sententia: b Qui apponit scientiam, apponit dolorem. Videas nunc cæte grandia in aquis maris mugitu abundantia, nunquam sele in libero aëre suspendentia, nullam cantilenæ suavitatem aliquando edentia. Videas itidem volatilia ipfa, sui parvitate. facile per alta cælorum volitantia, puritate ætheris, folis luce

a Matth. 23. 12. Luc. 14. 11. b Eccl. 1. 18. .

#### DE DONIS SPIRITUS SANCTI.

luce & calore sese oblectantia, laudem Creatoris sui dulci modulatione garrientia. Illis compara magnos illos Magistros, famá ipsa doctrinæ suæ metuendos in illa frigida doctrina sua jugiter commorantes, amorem cælestium, spiritualem jocunditatem ignorantes, a conditoris sui laude obmutescentes: istis verò humiles Christi, merito humilitatis ipsius & beneficio Domini sui, intenta mentis pace sæpe fruentes, à vero sole Jesu Christo nunc spiritualis scientiæ lumen, nunc dulcis amoris ardorem concupiscentes, Creatori suo laudes medullitus jubilantes.

#### CAPUT DECIMUM SEXTUM.

# Comparatio diei sexte cum spiritu pietatu.

Cexto die creatæ funt bestiæ, jumenta, & reptilia, vel Secundum aliam translationem serpentia: creatus est & homo ad imaginem & similitudinem Dei. Hæc ad spiritum pietatis, convenienter referri possunt. Nam secundum interiorem hominem, hac creatio ad affectus referenda est. Bestiæ itaque secundum divinas Scripturas, animalia funt sylvestria, à jugo hominis libera, voluptatibus suis passim ad libitum abutentia. Unde & de Domino in deserto jejunante, scriptum est, a Quia erat cum bestis : In Psalmis quoque, b Posuisti tenebras & salta est nox, in ipsa pertransibunt omnes bestia silva. Porrò serpentia nocendi avida funt, jumenta verò hominum infirmitatem, & iplos & iplorum onera portando, juvant: unde & jumenta dicta funt. Per bestias ergo illa hominis infirmitas, quæ ad voluptatum carnis abusionem concupiscibiliter rapitur, per serpentia illa quæ aliis malitiose nocere stimulant, figurate exprimitur. Proinde quia homo infirmus est, oportet portetur, necesse est juvetur. Quare

Ouare per jumenta, domita scilicet animalia & onerifica, ille humanus, ille pius affectus designatur: quia homo homini succurrit, servit, opitulatur. c Debanne, inquit Apostolus, nes firmiores, imbécillitates infirmorum fuftimere. Est quidem naturale homini, benigne erga hominem, maxime erga cognatos affici: sed ad impendenda cui libet proximo charitatis debita, nisi spiritu pietatis afflatus, nisi spe æternorum animatus, nullus homo fufficit. Spiritu ergo pietatis opus est, ut nos nobis alterutrum exhibeamus jumenta, fraternæ infirmitatis portando onera. Hinc est quod d Samaritanus ille, super quem spiritus pietatis principaliter requievit, semivivum vulperatum in jumentum fuum, poluisse legitur. Nam & hoc guod homo ad fimilitudinem Dei factus dicitur, ab hoc sensu non abhorret; e Deus enim charitae est. Qui cum fimilitudinem de Samaritano & vulnerato propofuisset, Vade, ait, f fac similiter: Item cum discipulis pedes lavisset, Exemplum, inquit, dedi vobic, ut quemadmodum ego feci vobis, ita 🕏 vos faciatis. quoque Apostolus instituere nos volens, qualiter de nobis, ipsis fratribus nostris jumenta faciamus: 8 Alter, inquit, alterius onera portate. Et de Domino propheta, Languores nostràs ipse tulit, & delores ipse portavit: & Joannes, Debemus, i inquit, pro invicem animas ponere : Sed præmiserat, Sicut Christus pro nobis animam Juam pofuit. In eo igitur ad imaginem Dei formamur, quòd fraternam infirmitatem per spiritum pietatis portamus.

c Rom. 15. 1. d Luc. 10. 33. e 1 Joan. 4.8. 5 16. f Luc. 10. 37. Joan. 13. 15. g Gal. 6. 2. h Ifai. 53. 4. i 1 Joan. 3. 16.

## CAPUT DECIMUM SEPTIMUM.

Comparatio diei septima, cum spiritu timorie Domini.

Septimo die requievit Deus ab operibus suis. Hujus diei mysterium ipse per Prophetam exponit dicens

\*Super quem requiesces spiritus meus, nist super humilem, & quietum, & tremeutem verbs mes? Perfectis ergo in sex diebus operibus suis, in septimo die Deus requievit: quia qui inbonis operibus perfectus, in timore Dei humiliter persistit, in eo Spiritus Sanctus requiescit, euunque vicissim in se requiescere facit. Non quòd aliquod opus bonum, sinc ejus opere persici possit: sed alique est: cum pugnanti adjutorium impendit, aliud cum victorem epusor reficit: sintroibo, inquit, ad illum, & canabo cum illo, & ipse mecum. Sed & quòd sanctificasse & benedixisse diem septimum legitur, à septimo dono alienum esse non invenitur: c. Dominus, ait Psalmista, monos suit nostri, & benedixis nobis: & post pauca, Benedixis, inquit, omnibus qui timent Dominum, pusillu cum majoribus.

a Esai 66. 2. b Apoc. 3. 20. c Psalon. 113. 12. 8 13.

#### CLAUSULA LIBELLI.

In habes dilectifime, de septem magnis Spiritus Sancti donis unum parvum libellum: de eo quem super omnia diligis, conscriptum; ab eo, quem inter omnia piè diligis. Si non placet, quia non meretur, id quod offertur: placeat vel devotio offerentis. Si quid in dubium venit, eorum quæ dixi: non quid temere affirmem, sed quid mihi visum sit, simpliciter posuisse me, crede. Nam & in Sanctorum Patrum expositionibus, & reor & arbitror & puto, non semel invenitur: Et si hoc illi qui tanti suerunt, quanto magis ego sumus. Nonnulla tamen magis claruissent, si non longitudinem onerosam cavissem. Nam & cum de scientià agerem, venit in animum quærere, quid sit quod Apostolus dicit, a Scienzis destructur: cum constet ipso assumante, quòd in suturo, per-

#### ERNALDUS ABB: BONÆ-VALLIS

perfectum veniat, confummata scilicet scientia perveniat. Sed propter memoratam caufam fuperfedi. Rescribat quaso dilectio tua, utrumne gratus sit tibi labor meus. verumtamen satis præsumo grata tibi fore, quæ ad teipfum scripsi: quandoquidem & ea libenter respicis, a quae aliis elaboravi. Mihi autem recolenti fatis placuit, quod ab uno eodemque pracipuo feptem donorum, pietatis scilicet spiritu, Opusculum ipsum tunc quidem inde, non cogitans inchoavi. Rogo itaque te, rogo prædulcis & pie Amice, quatenus ipsum de quo scripsimus Spiritum, pio affectu digneris exorare pro me: quo ipfis bonis donis suis internam meam ariditatem irrigare dignetur ac fæcundare, non tantum ad scribendum de se, quantum ad fruendum se. Et multiplicata sunt enim, & quotidie multiplicantur mala in terrà: ac per hoc ejus solatio destitui, summa insælicitas est. Ipse igitur regat, ipse consoletur, ipse sustineat, ipse perducat: sed finiatur tandem, finiatur illa dulcis cum Dilecto collocutio, nunquam autem finiatur ipsius dilectionis dulcedo. Amen.

a Alludit ad alia opera à se conscripta.

EXPLICIT.

# GUILLELMI ABBATIS S.THEODORICI REMENSIS

Ac posteà Monachi Ord. Cisterc.

OPUSCULUM.



Guillelmus Abbas S. Theodorici Remensis.

# GUILLELMI

# ABBATIS PRIMÙM SANCTI THEODORICI REMENSIS

Ac poste Signiacensis Monachi Ordinis Cisterciensis

COMMENTARIUS in

# CANTICA CANTICORUM,

Ex MS. Codice Autographo Abbatiæ Signiaci.



LUGDUNI BATAVORUM;
Ex Officina PETRI vander MEERSCHE;
M. DC. XCII.

, 7

Contract to a restrict to

# COMPENDIUM VITÆ

# GUILLELMI ABBATIS

primum S. Theodorici prope Rhemos,

tum posted

Signiacensis Monachi, Ordinis Cisterciensis.

uillelmus Monachus Ordinis S. Benedicti, factus primam Prior Sancti Nicafii Remensis ad annum circiter
arratum ab anno 1120.ad 2137.inftitutus Abbas, ut omnes volunt: Sancti
Theodorici in Monte Aureo, prope
Remos, ejusdem Ordinis. Hic eo-

dem anno 1137. Ob amorem, fingularemque in Bernardum Claræ-Vallis clarissimum Abbatem, dilectionem: relicto Montis Aurei abbatiali munere, Ordinem Cisterciensem in Cosnobio Signiacensi, tunc temporis sama celeberrimo, professus est. Extant ad Guillelmum plures Bernardi Clarævallensis Abbatis Epistolæ, ex quibus intelligitur, quanta inter eos amicitiæ necessitudo intercederet: ita ut Bernardus sua illi Scripta corrigenda transmitteret: Ut quid, inquit Epist. 86. libellus meus oculos ejus sermidaret, cui se videndum animus quoque meus totus, se posse, expanderet? Quanti enim eum Sanctus Bernardus soveret, aperte constat, dum ei potissima duo ex Opusculis suis, Apologiam nempe De vita & mori-

bus Religiosorum contra Cluniaconses pag. 33. tomo 4. Editionis Merlonis Horstii, Et Trastatum De gratia & libero arbitrio, ibidem pag. 63. Ille vice reciproca Bernardum adeo diligebat, utnobilem Abbatiam deserens, fub ipso privatus vivere ac latere Monachus, optaverit.

2 Factus apud Signiacum Instituti Cisterciénsis Monachus, eidem adhæsit cum ejusdem Ordinis cæteris omnibus, contra Petrum Abaëlardum. Quem cum audiffet Apologeticum ad innocentiæ suæ manisestationem scripsisse, Guillelmus Cantici Canticorum expositionem imperfectam reliquit, ut adversus eum styli acumen dirigeret, quemadmodum ipse declarat in Epistola ad Fratres de Monte Dei, chius în prologo Operum à se com-,, politorum mentionem facit. Sunt præterea & alia ., Opuscula nostra. Libellus de Sacramento Altaris. .. Meditationes Novitiis ad orandum formandis spiriti-, bus, non usquequaque inutiles. Et super Cantica Can-,, ticorum ad locum illum, Paululum cum pertranfissem ,, cum, inveni quem diligit anima men. Nam contra Pe-, trum Abaëlardum, qui prædictum Opus ne perfice-,, rem effecit, (neque enim mihi integrum fore arbi-, trabar, tam delicato intús vacare otio, iplo foris fi-,, nes fidei nostræ, nudo ut dicitur gladio, tam crude-,, liter devastante) Contra ipsum ergo quod scripsi, ,, quia de fontibus Sanctorum Patrum : melius est si ita ,, vobis placuerit, ut suppresso nomine meo, inter Ano-,, nyma relinquantur. Abbatiam abjecit itaque florentem & nobilem Guillelmus; ut internæ quieti, remotus ab omni secularium rerum strepitu, sedulus intenderet, lectioni assidue vacaret.

3 Itaque in ea folitudine scripsit multa, quæ ob præstantiam fuam, olim Bernardo ejus amico attributa, & inter ejus Opera imprefia funt, parem habentia fuavitatis gultum, pietatis limilitudinem. Horum Catalogum iple contexuit in prafatione ad librum De Vita Solitaria,

quem Guillelmus noster, non Bernardus ipse ut olim omnes opinati sunt, scripsit Ad fratres de Monte Dei, Gaufridum loci Priorem & alios Carthusianes. Illa autem , Speculum fidei. Enigma fidei. Meditationum librum 1. De contemplando Deo librum 1. De natura & dignitate amoris Divini lib. 1. De natura corporis & anima libr. 2. Disputationem contra Petrum Abaëlardum. Tres alies libres contra aundem Abaëlardum, de quibus erudite loquitur Cæsar Egassius Bullæus sæculo 4. Historia Universitatis Parisiensis pag. 743. in Catalogo Illustrium Academicorum, que nos ratione compendii, Omittimus. De erroribus Guillelmi de Cenchis lib. 1. De Sacramento Altaris, Tradatum. Expositionem in Cantica Canticorum usque adhæc verba, Num quem diligit anima mea, vidifis? Denique prolixum utcunque Commentagium in Epistolam ad Romanos. Quæ omnia impressa continentur tomo 4. Bibliothecæ Patrum Ordinis Cisterciensis impresse anno 1662, in folio apud Bonum sontem, Comobium ejusdem Instituti. Scripfit item Librum ununs De Vita santti Bernardi, qui sæpissime cum Operibus ejuldem docti Abbatis impressus legitur.

4. Tandem in ultima editione Operum Divi Bernardi quam accuravit Johannes Mabillon tomis 2. in folio. Parisis anno 1667. apud Fredericum Leonard, idem Mabillonius sub nomine Sancti Bernardi edidit Commentarium in duo priera capita Cantici Canticorum, quem meo quidem judicio, censeo esse reddendum atque adscribendum Guillelme nostro, S. Theodorici Abbati. Nam primum Guillelmus ipse in Vita Clarissimi Abbatis capite 12. de hoc Commentario ita loquitur, quasi illum ex ore Sancti Bernardi excerptum, ipse dum apud Claram-, vallem ægrotaret, conscripserit. (Itaque tunc disse-, ruit mihi de Cantico Canticorum, quantum tempus " illud infirmitatis mez permisit, moraliter tantum, , intermiss mysteriis Scripturæ illius, quia sic vole-, bam, & sic petieram ab eo. Singulisque diebus quæ-,, cunque

#### COMPENDIUM VITE.

o canque super hoe audiebam, ne mihi essuperent, " scripto alligabam: in quantum mihi Deus donabat. & memoria juvabat.) Commentarius is igitus inscihendus effet .. Guillelmi Abbatis Santii Theodorici .. vel Monachi Signiaconfis, ab ore Santti Bernardi illum excipios tie. Prateres inventus est à Domino Carolo de Vuisch in MS. Codice veteri Bibliothecæ Dunenfis in Flandria, quo cum alii duo Tractatus indubii ejusdem Guillelmi, unus De contemplando Deo, alter De natura & dignitate divini amoris habebantur: ambo tamen sub Divi Bernardi nomine, licet perperam: unde idem de hoc Opere pariter, ut de aliis ad Guillelmum absque dubio spectantibus, judicandum est. Tertio. Quamvis Guillelmus ex ore Divi Bermardi Commentarium hunc exceperit, quia tamen fallit sæpè memoria, ac per otium plura scribuntur, quàm qua furtim ab ore excipiuntur: inde potids Guillelmo exceptori, quam Bernardo dictanti, ex communi hominum feufu, tribuendus effet.

5. Præter hæc impressa, extat insigne Collestomeorum Opus, ipsius Guillelmi, in Abbatia Signiacensi, ubi Monasticen professus est, ut dicitur, proprià scriptum manu, In eo continetur Infignis Commentarius & prolixus in Cantica Canticorum ex verbis S. Ambrolii : quem , quia olim ab Antonio Demochare transcriptus ex aliquo MS. Codice est, sub nomine Antonii Democharis habes ad calcem tomi (. Operum Sancti Ambrofii, Commentarius qui sub nomine Democharis legitur, adeo mendosus, ut ab Autographo prorfus diffet. Initio fineque caret. locisque multis hicita est interpolatus per adjectiones detractionesque, ut alius meritò censeri à genuino debeat. Sed correctum & emendatum à me ad MS. exemplar Signiacense, seu Autographum à me transcriptum & traditum, ediderunt anno 1686. Benedictini Galli, in novillima editione Operum S. Ambrofii, ad primi voluminis finem Columna 1546. Incipit. Osculetur me osculo oris Sui. Non bic sæditatis incentiva, sed castitatis celebrantur

mysteria, &c. Incipit Textus, Aute vita, quam doctrina quarenda eff, &c. In codem Guillelmi Collectaneorum Codice MS. Commentarius in Cantice Canticorum ex verbis S. Gregorii Papa, quem hic damus. Iidem ambo MSS, in Codice citato cum Sententiis de fide en verbis Divi Augustini, de quibus singulis tanquam suis, ipse Guillelmus in prologo libri De Vita Solitaria ad Fratres de Monte Dei, his loquitur verbis. Sententias de fide quas de beats maxime Augustins libris extraxi, si vultis transcribere, fortes nimirum & graves sunt : cum supradifto Opusculo quod . Enigma fidei intitulari placuit, magis congruunt. Tum paulo antea. Excerpsi enim ex libris Santi Ambrosii, quidquid in eis disseruit super Cantica Canticorum, opus grande & inclytum. Similiter & ex beati Gregorii; sed diffusius quam Beda fecerit : nam idem Beda ut nostis , ultimum in cateris libris suis, banc ipsam excerptionem constituit.

6. Opusculum quoque Sententiarum de fide ex Divi Augustini Operibus à me ex Autographo transcriptum, traditumque Thoma Blancpain Monacho Benedictino, Congregationis Sancti Mauri in Gallia: qui Collectionem hanc fub Authorisproprii nomine dandam promifit, ad calcem ultimi voluminis Operum D. Augustini, quæ multo ille successu, nova editione Parisiensi digessit. Hoc an prestiterit, mihi ignotum, cum nondum ultimum hoc volumen Augustini, viderim. Jam ergo restabat hoc unicum haud impressum Guillelmi Abbatis olim Santii Theodorici Opusculum, Commentarius in Cantica Canticorum ex verbis D. Gregorii, sed diffusior quam Beda secerit: non ita prolixus tamen, ut mole sua sectori stomachum moyeat, seu æquæ menti tædium afferat. Vixit usque ad annum circiter 1160. Guillelmus, cujus mortis annus incertus est. Agunt de illo Henricus Gaudavensis in libro De Scriptoribus Ecclesiasticis Cap. 10. Aubertus Miræus in scholie ad dictum caput. Carolus de Vuisch In Bibliotheca Scriptorum Ordinis Cisterciensis, pag. 137. & quidem dem multis. Bertrandus Tisserius seu Textor, in przeludiis suis ad Tomum quartum Scriptorum Veteruus ejusdem ordinis, de quo suprà. Guillelmus Marlot, Prior Sancti Nicasii in Historia Metropolis Remensis. Szculum IV. Historia Universitatis Paristensis, tum in Historia paginis 74. 162. & 199. tum in Catalogo Illustrium Academicorum pag. 743. cum multis aliis, Natali Alexandro seculo x11. &c. Ego quoque in supplemento Bellarmini De Scriptoribus Ecclesiassicis Sæculo 12. ad ad annum 1150. pag. 426. unde hæc paulò susus expressa sunt:

# EXCERPTA EX LIBRIS

# S. GREGORII PAPÆ

**fuper** 

# CANTICA CANTICORUM.

Hæc \* Excerpta excerpsit Domnus Guillelmus
Abbas Sancti Theodorici Remensis, posted
Monachus Signiaci.

# Caput primum vers. 1.

Culetur me oscule oris sui. Potest a per co Dei unigenitus Filius designari, quia sicut brachium ejus dicitur, quia per eura cuncta Pater operatur, de quo Propheta b ait Brachium Domini cui revelatum est : & de quo Joannes Euangelista c dicit,

Omnia per ipsum salla sunt : ita etia os dicatur, per quem nobis omnia loquitur. Hinc est enim quod per Prophetam dait, os onim Domini locutum est boc: ac si oris nomine patenter dioeretur verbum. Sicut nos quoque pro verbis linguam dicere solemus, ut cum Græcam vel Latinam linguam dicimus, Latina vel Græca verba monstremus. Os ergo Domini non immerito ipsum Filium ejus accipimus. Orat itaque sponsa ad Patrem sponsi & ait, osculotur me osculis oris sui: ac si diceat, Tangat me dulcedine præsentiæ unigeniti Filii Redemptoris

\* Ita Godex MS. a Moral. lib. 17. cap. 19. b Esai 53. 1. c Joan. 1. 3. d Esai 58. 14.

#### **GUILLELMUS ABBAS**

demptoris mei. Ac fi e apertifis diceretur. Ille qui ante Incarnationem fuam tot mihi præcepta facienda per Prophetarum ora mandayerat, Incarnatus iple ad me veniens, ore suo proprio loquatur. Sancta quippe Beclefia quot præcepta ejus prædicatione cognovit, quasi tot oscula oris ejus accepit. Unde & Matthæus cum præcepta ab eo dari in monte describeret, ait: f Aperiens os fuur dixit: ac si patenter dicat, tunc os suum in præceptis aperuit, qui priùs aperuerat ora Prophetarum. De peccatrice múliere, g quæ pedes Domini quos lachrymis infundebat & capillis tergebat, osculari non cessabat, Pharifæo indignanti Dominus ait: 6 Ofculum mibi non dedifti, bac autem ex quo intravi, non ceffavit ofculari pedes meos. Osculum dilectionis est signom. Per pedes verò ipsum mysterium Incarnationis Domini intelligitur, quo Divinitas terram tetigit, quia carnem assumpsit: 1 Verbum enim care factum eft. E habitavit in nobis. Ouem autem Pharifæos de falsa justitia præsumens, mili Judaicum populum; quem peccatrix mulier sed ad vestigia Domini veniens & plorans, nisi conversam gentilitatem designat? Et infidelis ille populus Deo osculum non dedit, quia charitate amare eum noluit, cui ex timore servivit. Vocata autem gentilitas, Redemptoris sui vestigia osculari non cessat, quia in ejus continuo amore suspirat, mysterium Incarnationis ejus ex toto corde diligit. Et quia fe Conditori suo obsequiper amorem parat, osculum ejus recte desiderat dicens, Osculetur me osculis oris sui.

Meliora sunt ubera tua vino. L'Ubera sponsi sunt Predicatores sancti, ista enim sunt ubera, quæ in arca pectoris sixa, lacte nos potant: quia ipsi arcanis summa contemplationis inhærentes, subtili prædicatione nos nutriunt.

e Lih. 14. Moral. cap. 26. f Matth. 5. 2. g Hom. 13. In Engagelia. h Luc. 7.45. i Joan. 1.45. k Lih.

30. Moral. cap. 10.

Verf. 2. Adolescentula dilenceunt to, i Scriptura facra face adolescentiam, pro novitate vitæ ponere consuevit; universæ quippe Ecclesiæ quæ unam Catholicam faciunt, adolescentulæ vocantur: non jam vetuslæ per culpam, sed novellæ per gratiam: non senio steriles, sed ætate mentis ad spiritualem congruæ foccunditatem. Wenienti igitur sponso dicitur, Adolescentulæ dilenceunt to: id est, Sanctorum animæ gratik baptismatis tenovatæ, quæ non in vitæ veteris usu desiciunt, sed novi hominis conversatione decorantur.

Vers. 3. In odoran unguentorum tuorum currimus. Hoc sesponsa sponsum desiderans, ait. In Scriptura Sacra, unguentorum odoribus, opinio solet signari virtutum: unde & Paulus Apostolus virtutum laude fragrare se sciens ait,

• Christi bonus odor Juneus Des. 🔻

Vers. 4. Nigra sum, sed sormosa. P Tanto sit quisque vilior Deo, quanto pretiosior sibi: tanto pretiosior Deo, quanto propter eum vilior sibi: Quia humilia respicit, & alta à longe cognoscit. Justi enim nequaquam de justitize luce superbiunt, sed per humilitatis gratiam, peccatorum in se nigredinem consitentur: hine Joannes ait, \* Si dizerimus quia peccatum non babanus, nos ipsos seducimus.

Vers. 5. Posserunt me custodem in vineis, vineam meam non custodivi. Est quiddam Fratres cariflimi, quod me de vità Pastorum vehementer affligit, quod prædictæ sententiæ congruit: sed ne cui hoc injuriosum videatur fortasse quod assero, me quoque pariter accuso. Ad exteriora enim negotia dilapsi sumus, & aliud ex honore suscipimus, atque aliud officio actionis exhibemus; ministerium prædicationis relinquimus, & ad pænam nos-

1 Lib. 19. Moral. cap. 8. m Lib. 24. Moral. cap. 4. m Hom. 33. in Euangelia. O 2 Gorinth. 2. 15. p Moral. Lib. 18. cap. 19. q Pfalm. 137. 6. r 1 Joan. 1. 8. f Hom. 17. in Euangelia.

tram ut video Episcopi vocamur: qui nomen honoris, non virtutem tenemus. Relinquunt namque Deum hi qui mobis commissi sunt, & tacemus; in pravis actionibus sacent, & correctionis manum non tendimus: quotidie per multas nequitias persunt, & eos ad infernum tendere negligenter videmus. Sed quando nos vitam corrigere valemus alienam, qui negligimus nostram ? curis enfia facularibus intenti, tanto infensibiliores intus efficimur; quanto ad ea quæ foris funt, studiosiores videmur. Usu quippe curæ terrenæ ad cæleste desiderium animus obdurescit, & dum ipso suo usu durus efficitur per actionem saculi, ad ea non valet emolliri, quæ pertinent ad charitatem Dei. Unde bene fancta Ecclefia de membris fui infirmantibus dicit: Posperunt me custodem in vineis, vineane mean non cuftodini. Vinez quippe nostrz, actiones sunt, quas usu quotidiani laboris excolimus : sed custodes in vipeis positi, nostram vineam minime custodimus: quia dum extraneis actionibus implicamur, ministerium actionis nostræ negligimus.

Vers. 6. Indica mihi quan diligit anima mea, ubi pascir, ubi cubas in meridie? Pascitur Dominus, cum nostris actibus bonis delectatur: cubat verò in meridie, cum ex desideriis carnalibus ardenti corde reproborum discedens, apud electorum sucrum pectora refrigerium invenit cogitationis bonæ. Ferventior quippe in meridie æstus exardescit, & umbrosum locum Dominus quærit, quem æstus igne non afficit. In illis ergo cordibus Dominus requiescit, quæ amor præsentis sæculi non incendit, quæ earnis desideria non exurunt, quæ incensa suis curiositatibus, in hujus mundi concupiscentiis non arescunt. Unde & Mariæ dicitur, u Spiritus SanEus superveniet in te, & wirtus altissimi ebumbrabit tibi. Umbrosa igitur loca in meridie ad pascendum Dominus requirit, quia talibus mentibus pascitur, quæ per respectum gratiæ temperatæ cor-

<sup>2</sup> Hom. 33. in Euang. post medium. u Luc. 2. 35.

poralibus defideriis non uruntur. Plus ergo Maria peccatrix fed pœnitens pascebat intùs, quàm Pharisaus Dominum pascebat foris: quia abæstu carnalium Redemptos noster ad illius mentem sugerat, quam post vitiorum ig-

nem, pœnitentiæ umbrå temperabat.

. Vers. 7. Nisi cognoveris te O pulchra inter mulieres, egredere & abi post vestigia gregum, & pasce bados tuos. Solerter z electi quique à quo & ad quid creatifint, conspiciunt, & rocta consideratione acceptæ imaginis, sequi vulgi multitudinem dedignantur. Unde sponsus sponfam fuam alloquitur dicens: Nifi tognoveris te o pulchra inter mulieres, id est, nisi honorem tuum, quo ad similitudinem Dei es condita, bene vivendo cognoveris: à conspectu mez contemplationis egredere, & imperitorum vitam imitare populorum. Nam gregum nomine imperiti populi delignantur. Semetiplam namque ea quæ est inter mulieres pulchra cognoscit, quando electa quaque anima etiam inter peccatores posita, quia ad authoris sui imaginem ac similitudinem sit condita, meminit, & juxta perceptæ similitudinis ordinem incedit. Quæ si le non cognofcit, egreditur: quia à secreto sui cordis expulla, in exterioribus concupilcentiis dislipatur. Egresla verò abit post vestigia gregum, quia sua interna deferens, ad latam videlicet viam ducitur & fequitur exempla populorum. Nec jam agnos, sed hados pascit, quia non innoxias cogitationes mentis, fed nutrire pravos motus carnis intendit.

Vers. 7. Donce ren in recubitu suo est, nardus mea dedit adorem sium. 7 Ac si sancta Ecclesia in electis suis quandam fragrantiam suavitatis odorata, apertius dicat: Quousque meis obtutibus, Rex apud se in requie secreti coelestis absconditur, electorum vita miris virtutum odoribus exercetur: ut quo adhuc eum quem appetit non videt, ardentius per desiderium fragret. Rege quippe in

Z Lib. 16. Moral, cap. 22, Y Lib. 35. Moral. cap. 13,

fuo recubitu posito, nardus odorem dat: dum in beatique dine sua quiescente Domino, Sanctorum virtus in Ecclesia magnæ nobis gratiam suavitatis administrat. Electorum enim virtutes proficientium, in catterorum notitiam hominum, quasi suavitate fragrant odoris: hinc est enim quod per Paulum a dicitur, Christi banus odor sumus Deo.

# Caput secundum.

Vers. 2. Sicut Lilium inter spinas, sic amica mea inter filiae. A In fancta Ecclesià nec mali esse sine bonis, nec boni fine malis possunt: quousque namque hic vivimus, necesse est ut viam præsentis sæculi, permixti pergamus; tunc autem discernimur, cum pervenimus. Boni enim soli ausquam funt nisi in ccelo, & mali soli nusquam sunt nisi in inferno. Hæc autem vita quæ inter cœlum & infernum polita est, sicut in medio consistit, ita utrarumque partium cives communiter recipit, ques tamen fancta Ecclefia & nunc indiscrete suscipit, & post in egrésfione discernet. Si igitur boni estis, quamdiu in hac vità subsistitis, aquanimiter tolerate malos: nam quisquis malos non tolerat, iple sibi per intolerantiam suam teltis est, quia bonus non est. Abel esse renuit, quem Cain malitia non exercet. Sic in natura area, grana sub paleis premuntur: sic flores, inter spines oriuntur: & rola qua redolet, crescit cum spinà que pungit. Duos quippe filios habuit primus homo, unus horum electus est, alter reprobus fuit. Tres filios Noë arca continuit, sed duobus in humilitate perfistentibus, unus ad patris irrisionem Duos filios Abraham habuit, fed unus innocens, alius verò fratris persecutor fuit. Duos filios Isaac habuit, unus in humilitate servatus, alter verò & prius quàm nasceretur, reprobatus fuit. Duodecim filios babuit Jacob. Ted unus ex his propter innocentiam venditus est, alii verò per malitiam venditores fratris fuerunt. Duodecim Apostoli funt electi, sed unus ex his commixtus est reprobis

7 2 Corintb. 2.15. a Hom. 38. in Enang. ante medium.

#### IN CANTICA CANTICORUM.

probis, qui eos persequens probaret, ne improbati remanerent. Septem funt Diaconi ab Apostolis ordinati, sed sex in fide rectà permanentibus, unus extitit author erroris. Anteacta itaque Fratres chariffimi tempora ad mentem reducite, & vos ad malignorum tolerantiam roborate. Si enim filii Electorum sumus, restat necesse esse, ut per eorum exempla gradiamur. Bonus enim non fuit, qui malos tolerare reculavit: neque autem valde laudabile est bonum esse cum bonis, sed bonum esse cum malis. Sicut enim gravioris culpæ est, inter bonos bonum non esse: ita immensi præconii, bonum etiam inter malos existere. Hinc namque est quod de seipso beatus Job asferit dicens, b Pater fui draconum & social structionum. Hing Petrus magnis Loth laudibus extulit, quia bonum inter reprobos invenit, dicens: Et justum Loth oppressum à nefandorum injustà conversatione eruit, aspettu enim & auditu justus erat : babitans apud cos qui de die in diem animam justi iniquis operibus cruciabant. Qui nimirum cruciari non posset, nisi prava propinquorum opera & audiret & cerneret. Et tamen aspellu & auditu justus dicitur, quia iniquorum vita non delectando justi aures atque oculos, sed feriendo tangebat. Inde etiam beatus Job in terrà gentilium inter iniquos vixisse describitur, ut ejus meritum virtutis exprimatur: & hocejus laudibus proficiat, quòd bonus inter malos fuit, & juxta Sponsi præconium inter spinas lilium crevit. Hinc Paulus Discipulorum vitam & laudat & reprobat dicens: 4 In medio nationis prava & perversa, inter quos lucetis, sicut luminaria in mundo. Ecce Fratres chariffimi, e pene omnia percurrendo cognovimus, quia bonus non fuit, quem malorum pravitas non probavit. Nos autem conquerimur cur non omnes boni funt qui nobifcum vivunt, quia mala proximorum ferre nolumus. Omnes sanctos jam debere

b Job. 30. 29. c 2. Petr. 2. 7: d Philip. 2. 15. c Ham. 9. In Enang. post medium.

effe decerniques, dum effe nolumus, enod ex proximis Portemus. Sed hac in repatet, dum malos portare re-Puimus, quam multum adhuc ipfi de bono minus habeamus. Neque enim perfecte bonus est, nisi qui fuerit & & cum malis bonus. Ut enim ita loquar, forrum nostra animæ nequaquam perducitur ad fublimitatem acuminis, si hoc non crascrit alienæ lima pravitatis. Sæpe etiam cum de vità proximorum querimur, mutare locum conamur, & secretum vitæ remotioris eligere: videlicet ignorantes quia fi defit spiritus, non adjuvat locus. Loth cum in Sodomis fanctus extitit, in monte peccavit. Quia autem loca mentem non muniunt, ipse humani generis primus teflatur parens, qui in Paradifo cecidit. Si locus salvare potuiflet, fathan de cœlo non caderet : unde Pfalmista Eubique in hoc mundo tentationes elle conspiciens, quæfivit focum que fugeret, sed fine Deo invenire non potuit munitum. Ex qua re & ipfum fibi locum fieri petiit, propter quem locum quæsivit, dicens: & Esto mihi in Deum protectorem & in locum munitum, ut salvum me facias. Tolerandi ergo ubique funt proximi, quia Abel fieri non valet, quem Cain malitia non exercet. Unum verò est, pro quo vitari focietas malorum debeat, ne fi fortaffe corrigi non valent, ad imitationem fui & alios trahant: & chm ipfi à malitia sua non mutantur, cos qui sibi conjuncti fuerint pervertant. Unde Paulus ait, h Corrampunt mores bonos colloquia prava. Et per Salomonem dicitur. I Noli esse amicu bomini iracundo, nec ambules cum bomine furioso, ne sorte discae semitae eju , & sumae scandalum anima tua. Sicut ergo perfecti viri perverfos proximos non debent fugere, quoniam & illos fæpe trahunt ad rectitudinem & iph ad perverfitatem nunquam trahuntur: ta infirmi quoque societatem declinare debent malorum: ne mala qua frequenter aspicient & corrigere non valent,

<sup>£</sup> Pfalm.148.7. g Pfalm.30.3. h 1. Corinth.15.33.

delectentur imitari. Sic ergo verba proximorum audiendo quotidie sumimus in mente, quemamodum flando atque respirando aërem trahimus corpore. Et sicut malus aër alliduo flatu tractus inficit corpus, ita perverfa locatio affidue audita, infirmantium inficit animum: ut tabescat delectatione pravi operis, assiduà iniquitate fermonis. Sic autem justo & perfecto viro peccator cum malitià jungitur, ficut in fornace auro palea cum igne fociatur: ut quo ardet palea, purgetur aurum. Illi ergo veraciter boni sunt, qui in bonitate persistere etiam inter malos possunt. Sub umbra illim quem desideraverem, sedi. Obumbratio à in sacro eloquio aliquando Incarnatio Domini ponitur, vel mentis refrigerium à fervore carnalium cogitationum: unde & appellatione umbræ ex fuperna protectione hoc iplum refrigerium cordis infinuatur, unde plalmista ait: 1 Sub umbra alarum tuarum protere me. Sponsa itaque adventum sponsi præstolata, prænuntiat dicens: Sub umbra illim quem defideraveram, sedi. Hic per umbram, ex superna protectione refrigerium cordis exprimitur, ac si sponsa dicat: Ab æstu desideriorum carnalium sub adventus illius protectione requievi. Nam quod Dominica Incarnatio servatà veritate historiæ, obumbrationis appellatione fignetur: Angelicus sermo testatur, qui ad beatam Mariam dicit, m Virtus Altissimi dumbrabit tibi. Quia enim umbra non aliter exprimitur, nisi per lumen & corpus: virtus ei Altissimi obumbravit, quia in ejus utero lux incorporea corpus fumplit, ex qua videlicet obumbratione, omne in se refrigerium mentis accepit.

Vers. 9. Fulcite me floribus, flipate me malis, quia amore langueo. Menti il sponsum suum fortiter amanti, devota vitæ præsentis una solet esse consolatio, si per hoc quod ipsa ab ejus visione differtur; aliorum animæ ejus

k Lib. 33. Moral. cap. 3. 1 Pfalm. 16, 8. m Luc. 1. n Hom. 15. lu Engage fub initium.

verbo proficiant. & ad coelestem sponsum amoris facibus inardescant. Meritò quia differri se conspicit, triste est ei omne quod aspicit: quia illum adhuc non videt quem videre concupiscit. Sed est ut dixi, non parva consolatio: quòd cum fervens anima differtur, per eam multæ colliguntur: ut tarde cum multis videat, quem fola videre citius volebat. Unde sponsa hic dicit, Fulcite me malis, quia amore langues. Quid namque funt flores. animæ bonum nisi jam opus inchoantes, & desiderio coelesti redolentes? Quid mala de sloribus, nisi perfectae jam bonorum mentes, quæ ad fructum perveniunt boni operis, de initio sancta propositionis? Quae ergo amore languet, fulciri floribus quarit & stipari malis, quia si illum quem desiderat, videre adhuc non permittitur: magna ei est consolatio, si de aliorum profectibus lætetur. Anima ergo fancto amore languet, floribus malisque fulsitur: ut requiescat in bono opere proximi. quæ adhuc contemplari non valet vultum Dei. Pensemus ergo qualis mens Pauli fuerat, qui dicebat quia, • Mibi vivere Christus est & mori lucrum. Omnipotenti Deo in quanto amore se junxerat, qui sibi vitam tantummodò & mori lucrum esse deputabat: hinc est quod iterum dicit. P Desiderium babeo dissolui, & esse cum Christo, multo magis melinu. Sed ecce qui diffolvi desiderat, quo amore langueat, videmus: quia interim differri se conspicit, fulciri se floribus non requirit? Querit plane, nam sequitur, q Permanere autem in carne necessarium propter vos. & proficientibus discipulis dicit, . Que est enim nostre spes aut gaudium aut corona glorie? I Nonne ves aute Dominum nostrum Jesum Christum?

Vulnerata charitate ego sum. Duobus t modis omnipotens Deus vulnerat, quos ad salutem reducere curat. Aliquando enim foris in carne verbera eis admovet, ut virus de-

O Philip. 1. 21. p Ibidan v. 23. q Ibid. 24. s 1 Thef. 2. 19. I Ibidem. t Lib. 6. Moral, cop. 14,

delictorum curet. Aliquando etiamsi flagella exterius ceffare videantur, intus vulnera infligit, qui mentis nostræ duritiam fuo defiderio percutit. Sed percutiendo fanat: quia terroris fui jaculo tranfixos, ad l'enfum nos rectitudinis revocat. Corda enim nostra male sana sunt, cum nullo Dei amore fauciantur, cum peregrinationis fuæ ærumnam non sentiunt, cum erga infirmitatem proximi nec quamlibet minimo affectu languescunt. Sed vulnerantur ut sanentur, quia amoris sui spiculis mentes Deus insensibiles percutit, moxque has sensibiles per ardorem charitatis reddit. Unde hic sponsa dicit, Vulnerata charitate ego sum. Male enim, sana anima atque in hujus exilii statum cœca securitate prostrata, nec videbat Deum. nec videre requirebat. Percussa autem charitatis ejus spiculis, vulneratur in intimis affectu pietatis, ardet desiderio contemplationis, & miro modo vivificatur ex vulnere, quæ prius mortua jacebat in salute. Æstuat, Anhelat, & jam videre defiderat quem fugiebat, ejus desiderio ardet, nulla jam quæ in mundo sunt concupiscit, præsentis vitæ longitudinem pænam reputat, exire festinat, & amoris amplexu in coeleftis sponsi visione requiescero. Mens itaque quæ jam talis oft, nullam præfentis vitæ consolationem recipit, sed ad illum quem diligit, medullitùs suspirat, feryet, anxiatur. Ipsa salus fui corporis, quæ transfixa est vulnere amoris: mala autem salus est cordis, quæ dolorem hujus vulneris nescit; Cum verò anhelare jam in cœleste desiderium, & sentire vulnus amoris cœperit: fit anima salubrior ex vulnere, quæ priùs ægrotabat ex salute: & percussione ad salutem reducitur, quæ ad securitatem quietis intimæ, amoris fui perturbatione revocatur. Hoc amore & desiderio arfit, quisquis ad veritatem pertingere potuit. Hinc namque David ait , aSitivit anima mea ad Deum fortem, vivum: quando veniam & apparebo ante faciem Dei? Hinc nos admonet monet dicens, \* Quarito facient ejus femper. Hinc Esalas Propheta ait, y Anima mea desideravit te in noste, sed & spiritu meo in pracordiu men de mane vigilaho ad te. Hinc ergo sancta Ecclesia, qua ei dicit, Vulnerata charitate ego sum. Justum est ut ex visione medici pertingat ad salutem, qui per assum ejus desiderii, vulnus amoris

portat in pectore.

Vers. 6. Lava ojus sub capite meo, & dextera illius amplexabitur me. Sic vobis 7 quæ suppetunt exterius, serviant, quatenus à supernæ dilectionis studio animum non inflectant: ne luctum nobis internæ peregrinationis temperent, ea quæ in exilium positis, subsidium præbent: & quasi feelices nos in transitoriis gaudeamus, qui ab internis nos interim miseros cernimus. Hinc est quod Electorum voce hic dicit Ecclesia, Lava ejus sub capite meo, dextera illius amplexabitur me. Quid namque per sinistram, nisi vita præsens: quid verò per dexteram, nisi perpetua vita lignatur? Sinistram Dei, prosperitatem videlicet præfentis vitæ quali fub capite pofuit, quam intensione summi amoris premit: Dextera verò Dei eam amplectitur, quia sub externa ejus beatitudine tota devotione continetur. Hinc per Salomonem dicitur, a Longitudo dierum in dexterd ejus, in sinistra verò illius divitia & gloria. Divitiæ itaque & gloria qualiter fint habenda docuit, quæ posita in sinistra memoravit. Hinc Psalmista ait, b Salvum me fac dexterâ tuâ. Neque enim ait manu, sed dexterà: ut videlicet cum dexteram diceret, quòd eternam falutem quæreret, indicaret. Hinc rurfum fcriptum est. Dextera manus tua Domine confregit inimices. Hostes enim Dei etsi in sinistra proficiunt, dextera franguntur: quia plerumque pravos vita præsens elevat, sed adventus eternæ beatitudinis damnat.

Vers. 8. Ecco venit saliens in moutibus, transitions col-

x Psalm. 104.4. y Esai. 26.9. z Pastoralu parte 3. Admonitione 27. a Prov. 3.16. blPs. 107.7. c Exad. 14.6.

les. Veniendo d'quippe ad redemptionem nostram, Dominus quosdam ut ita dicam saltus dedit. Vultis Fratres carissimi ipsos ejus saltus agnoscere, de cœlo venit in uterum, de utero venit in præsepe, de præsepe venit in crucem, de cruce venit in sepulchrum, de sepulchro rediit in cœlum. Ecce ut vos post se currere faceret, quosdam pro nobis saltus manifestata per carnem veritas dedit. Quia s Exultavit ut gigas ad currendam viam: ut nos ei ex corde diceremus, solt te curremus in odorem unguentorum tuorum. Unde Fratres carissimi oportet ut illue sequamur Dominum corde, ubi eum corpore gredimus ascendisse.

Similis est dilettus meus caprea, binnuloque cervorum. Cervorum quippe hinnulus Dominus appellatur, juxta assumptam carnem antiquorum silius Patrum, unde Apostolus: 8 Quorum Patres, ex quibus Christus secundum sarnem, qui est super omnia Deus beneditus in sacula.

Vers. 9. En ipse stat post parietem nestrum, respiciens per fanestrae, prospiciens per cancellos. Redemptor h noster incarnatus pro nobis misericorditer, ante humanos oculos quasi post parietem stetit: quia & per humanitatem visibilis apparuit, & sese invisibilem in Divinitate servavit. Hinc enim Judæi, qui hunc ex Prophetarum fustinuerant promissione, persidiz suz turbati sunt confusione; quiz cum quem ad ereptionem fuam venire crediderant, mortalem videbant. Miracula itaque ejus videntes, trahebantur ut crederent : sed rursum passiones illius perpendentes, dedignabantur Dominum credere, quem carne videbant mortalem : unde factum est ut de ejus cogni-. tione dubitarent. Videbant enim esurientem, sitientem, comedentem, bibentem, lassessentem, dormientem; & purum hunc hominem effe existimabant. Videbant mortuos fuscitantem, leprosos mundantem, coecos illu-

d Hom. 19, In Euang. Sub finem e Psalm. 18.6. f Cant. 3.4. g Rons. 9.5. h Hom. 13. in Ezechielem sub finem,

illuminantem, dæmonia ejicientem: & esse hune ultra hominem sentiebant. Ipsa ejus miracula, in eorum corde cogitata humanitas perturbabat : unde fancta Ecclesia sub sponsi voce aperte speciem ejus videre desiderans in Divinitate, nec tamen valens: quia æternitatis illius formam quam intueri concupiverat, ab ejus oculis affumpta humanitas abscondebat. Mærens hic dicit, i En ipse stat post parietem nostrum : ac si aperte dicat. Ego hunc in Divinitatis suz jam specie videre desidero, sed adhuc à visione illius per assumptæ carnis parietem excludor. Qui enim humanis oculis hoc quod de mortali naturà assumpsit ostendit, & in seipso invisibilis permanfit: in aperto se videre quarentibus quasi post parietem stetit, quia videndum se manifestata majestate non præbuit. Quali enim post parietem stetit, qui humanitatis naturam quam assumplit, ostendit: & Divinitatis naturam humanis oculis occultavit: Unde & subditur, & Refpiciens per fenestras, prospiciens per cancellos. Quisquis enim per fenestras vel per cancellos respicit, nec totus videtur nec totus non videtur: sic nimirum Redemptor noster ante dubitantium oculos factus est. Quia miracula faciens. si nihil protulisset ut homo, plene eis apparuisset Deus 1 & rurfus humana patiens, fi nulla fecisset ut Deus, purus putaretur homo. Sed quia & Divina fecit & humana tulit, quasi per fenestras vel per cancellos ad homines prospexit: ut Deus & appareret ex miraculis, & lateret ex passionibus, & homo cerneretur ex passionibus, si tamen esse ultra hominem ex miraculis agnosceretur.

Vers. 10. Surge, propera Amica mea, columba mea, formosa mea & veni. Jam enim hyems transsit, imber abiit & recessit, stores apparuerunt in terra, tempus putationiu advenit. 1 Hyems quippe est vita præsens, in qua nos etsi jam spes ad superna erigit, adhuc tamen mortalitatis nostræ

i Cant. 2, k Ibidem. 1 Lib. 27. Moral. cap. 14.

postræ frigidus torpor adstringit, quia scriptum est: m Corpus quod corrumpitur, aggravat animam, & deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogitantem. Habet autem hæe hyems imbres, rectorum procul dubio prædicationes, de quibus videlicet imbribus per Moylen dicitur: n Expectetur sicut pluvia eloquium tuum, & descendant sicut ros verba mea. Hi nimirum imbres hyemi conveniunt, æstate cessabunt: quia nunc cum carnalium oculis vita cælestis absconditur, necesse est ut sanctorum nobis prædicationibus irrogetur. Cum verò æterni Judicii æstus incanduerit, nullus verba prædicantium necessaria tunc habebit. Quia autem prædicationes fanctæ cum vità præsenti, id est imbres cum hyeme cessabunt : recte o sanctae Ecclesiæ vel animæ exeunti atque ad æternaæstiva properanti, & veri luminis diem quali tempus vernale præstolanti, sponsi voce suadentis dicitur: Surge propera amicamea, columbamea, formesamea & veni. Jam enim hyems transiit, imber abiit, & recessit. Sive Penim sancta Ecclesia, seu una quæque electa anima, cœlestis sponsi est amica per amorem, columba per spiritum, formosa per morum pulchritudinem. Quæ cum jam de corruptione carnis educitur, ei procul dubio hyems transiit, quia præsentis vitæ torpor abscedit. Imber quoque abiit, & recessit: quia cum ad contemplandum in sua substantia omnipotentem Deum educitur: jam verborum guttæ necessariæ non erunt, ut pluvia prædicationis debeat infundi. Transeunte quippe hyeme, imber recedit: quia cum vita præfens peragitur, in qua nos ignorantia nubilo carnis corruptibilis torpor aftrinxerat, omne ministerium prædicationis cessat. Clarius quippe & amplius per nos tunc videbimus, hoc quod Sanctorum nunc vocibus obscuriùs & minus audimus. Tunc apparent flores in terra: quia cum de æternâ beatitudine quædam fuavitatis primordia præguitare

m Sapient.9. 15. n Deuter. 32. 2. 0 Lib.27. Moral, cap. citato, p Hom. 17. In Ezech. post medium.

gustare anima coeperit, quasi jam in floribus odoratur exiens. Postquam egressa suerit, fructum uberius habebit, unde & subditur: Tempus putationis advenit. In putatione quippe samenta sterilia reciduntur, ut ea quae praevalent, uberius fructum serant. Nostra itaque putationis tempus tunc advenit, quando insructuosam hang nos jam corruptionem carnis deserimus: ut ad sructum anima pervenire valeamus, qui fructus erit nobis uberriemus, visio unius Dei.

#### Caput tertium,

Vers. 1. In lettulo meo per nottes quafroi quem diligio snima mea, questivi illum & non innemi. Surgam & circuibo civitatem, per vices & plateas quaram, quem diligit anim a mea. Qualivi illum & non inveni, invenerunt me vigiles qui custodiunt civitatem. Sub uniuscujusque anima specie hoc loquitur sponsa, sanctis desideriis animata, & occultis stimulis sancti amoris excitata. Sciendum est autem a quòd in facro eloquio, Lectus, Cubile vel Stratum, fecretum folet cordis intelligi. In lectulo igitur & per noctem Dilectus quæritur, quia nimirum invisibilis conditoris species expressa omni corporez visionis imagine in cubili cordis invenitur: quia intra secreta cordis cubilia, in tribulatione Spiritus defideratur. Dilectum b in lectulo quærimus, quando in præsentis vitæ aliquantula requie Redemptoris nostri desiderio suspiramus. Per nochem quærimus, quia etsi in illo jam mens vigilat, tamen adhuc oculus caligat. Quem tamen quærens sponsa non invenit, quia electa quæque anima jam quidem videre Deum concupiscit, jam ad oum exire desiderat, jam carere prælentis vitæ tenebris anhelat : fed quamvis amore magno defideret, adhuc tamen ei non conceditur videre quem amat, ut dilatus amor ex ipsa sua dilatione

a Lib. 8. Moral. cap. 13. b Hom. 25. In Evangel, Subinitium.

proficiat. & ardenti defiderio quafi quod negatur crefcat: ut desideria dilata crescant, & crescentia quod invenerint accipiant. Sponfus ergo priùs non inventus quæritur, ut post inventus strictius teneatur: sancta enim desiderla dilatione crescunt, si verò dilatione desiciunt, desideria non fuerunt. Abscondit s itaque se sponsus cum quæritur, & differtur quærens sponsa ne inveniat : ut tarditate suà capacior reddita, multiplicits quandoque inveniat quod quærebat. Sed qui dilectum fuum non invenit, restat ut surgat, civitatem circumeat, id est, fanctam electorum Ecclesiam mente & inquisitione percurrat; per vicos eum & plateas quærat, id est per augusta & lata gradientes aspiciat : etsi quæ invenire in eis valeat, ejus vestigia exquirat. Quia sunt nonnulli etiam vitæ læcularis, qui imitandum aliquid habeant de actione virtutis. Sponsa itaque dilectum suum prius quærens & minime inveniens, rurfus defectum inventionis ingeminat dicens: Qualivi illum & non inveni. Sed quia diu inventio non elongat, si inquisitio non desistat, adjungit: Invenerunt me vigiles qui custodiunt civitatem. Quos enim d vigiles qui custodiunt civitatem, nist sanctos Patres & Prophetas atque Doctores debemus accipere: qui student ad custodiam nostram sanctæ prædicationis voce vigilare? Unamquamque ergo animam Redemptoris sui speciem requirentem, sancti Patres & solliciti Doctores inveniunt , qui Ecclesiæ statum custodiunt: quia bonis ejus studiis occurrunt, ut eam solo vel verbo scripto doceant. Sed cum Redemptorem suum Ecclesia quareret, in ipsis Patribus & Doctoribus spem figere noluit, quæ dicit: ? Paululum cum pertransissem cos, invent quem diligit anima mea. Quippe invenire non posset, si fitos pertransire noluisset. In istis se custodibus infideles

e Lib. 5, Moral. cap. 4. d Lib. 18. Meral. cap. 27. circa medium. e Ibidem.

fixerant, qui Christum Dei Filium unumquemlibet elfe illorum credebant. Voce autem ac fide Petri, vigiles inventos sancta Ecclesia transiit: quæ Prophetarum Dominum, unumquemlibet ex Prophetis credere contemplit. Ita f etiam vilionis ejus mens avida, nili Prophetarum æstimationem, nisi Patriarcharum celsitudinem, nifi Apostolorum & Doctorum cunctorumque hominum menfuram transcenderit, in eum qui est super homines non veniet. Quia Redemptor noster etsi humilitate homo inter homines. Divinitate tamen super homines. fuit. Transire ergo Vigiler, est etiam eos quos miratur anima, in ejus comparatione postponere, in ipsis spem nolle figere. Cam ergo transeuntur Vigiles, Dilectus invenitur: quia cum Prophetas & Apostolos & Doctores infra iplum esse conspicimus, illum qui natura Deus est, esse supra homines consideramus: si homo quidem, sed tamen extra menfuras hominum credatur.

Verl, 6. Que est ista que ascendit per desertum, sicut virgula fumi, ex aromatibus myrrha & thuris, & universt pulveris pigmentarii? Hic sponsa virtus sponsi voce laudatur. Sancta itaque electorum Ecclesia cum ab hoe mundo in fanctis precibus, ardenti amore se erigit, per desertum quod deserit ascendit. Qualiter verò ascendat. adjungit: Sicut virgula fumi, ex aromatibus. Fumus de incenso nascitur, & per Psalmistam dicitur: 8 Dirigatur eratio mea sicut incensum in conspectu tuo. Fumus excutere lachrymas folet. Itaque fumus est ex aromatibus, compunctio orationis, concepta ex virtutibus amoris: qua tamen oratio fumi virgula dicitur: quia dum fola cœleftia postulat, erecta progreditur: ut ad terrena atque temporalia petenda, minime reflectatur. Sancta itaque h Ecclesia sicut fumi virgula ex aromatibus ascendit, quia ex vitæ suæ virtutibus in interni quotidie incensi rectitu-

f Lib. 27. Moral. cap. 1. post medium. g Psalm. 140. 2.

dinem proficit, nec sparla per cogitationes diffluit, sed sele intra arcana cordis in rigoris virgà constringit. notandum, quod oratio non virga, sed virgula nuncupatur, quia interdum in compunctionis ardore tantæ subtilitatis est vis amoris: ut hanc nec ipse animus possit comprehendere, quam illuminatus meruit habere. Bene autem Myrrba & thuris, Thus enim ex lege Domini in sacrificio incenditur, per myrrham verò mortua corpora condiuntur, ne vermibus corrumpantur. Myrrhæ ergo & thuris sacrificium offerunt, qui & carnem affligunt, ne eis corruptionis vitia dominentur: & redolentem in conspectu Domini amoris sui hostiam incendunt, seque ipsos Deo in fanctis virtutibus exhibent. Unde & illic subditur, Et universi pulveris pigmentarii: pulvis enim pigmentarii, virtus bene operantis. Et notandum quod virtutes bene operantium non pigmenta, sed pulvis dicuntur: cùm enim quælibet bona agimus, pigmenta offerimus; cum verò ipía etiam bona quæ agimus retractamus, & ne quid in his finistrum sit, judicio retractationis attendimus: quasi ex pigmentis pulverem facimus, ut orationem nostram per discretionem & amorem subtilius incen-Itaque i dum ea quæ agimus, recogitare semper ac retractare non definimus: myrrham quidem & thus habemus in opere, fed pulverem in cogitatione. Per compunctionis ergo lachrymas, nihil terrenumChariffimi, nihil transitorium quærere debemus: solus ipse nobis sufficiat, qui fecit omnia. Transcendamus per defiderium omnia, ut mentem colligamus in unum, non jam timore pœnarum, non memorià vitiorum: sed amoris flammâ succensi, ardeamus in lachrymis cum odore virtu-

vers. 7. En lettulum Salomonis sexaginta fortes ambiunt, ex fortissimi Israel. Sancti k etenim quique sine ullà debilitate desiderii internam requiem contemplantur, qui

i Ibidem, codem loce. k Lib. 7. Moral. cap. 8.

bus per Psalmistam i dicitur: Viriliter agite & confortetur cor vestrum, omnes qui speratu in Domino. Justi quippe sunt sortes carnem vincere, propriis voluptatibus contraire, delectationem vitæ præsentis extinguere, hujus mundi aspera pro æternis præmiis amare, prosperitatis blandimenta contemnere, adversitatis metum in corde superare, ad mundi pericula pro mundo toleranda an sint debiles studere, sinem suum conspicere, vita præsens quam sit transitoria attendere, & pro ea renuere perpeti labores exterius, sujus delectationem vincunt extrinsecus.

Vers. 8. Omnes tenentes gladios, & ad bella dostissimi. Quid m in divinà Scripturà per gladium siguretur, Paulus aperuit dicens. "Et gladium spiritus, quod'est verbum Dei. Salomon itaque dum sortes spiritualis pugnæ describeret bellatores, non ait, omnes babentes gladios, sed tenentes: quia videlicet verbum Dei non est mirabile solummodo scire, sed sacere. Habent quippe sed non tenent gladium, qui divinum quidem eloquium norunt, sed secundùm illud vivere negligunt. Et doctus esse jam ad bella non valet, qui spiritualem quem habet gladium, minimè excercet. Nam resistere tentationibus omnino non sufficit, qui hunc verbi Dei tenere gladium, malè vivendo postponit.

Ibidem. Unsuscujusque ensis super sum propter timores notiurnos. Hoc de fortibus o supernæ patriæbellatoribus dicitur. Ensis super femur ponitur: quando sanctæ prædicationis acumine, prava suggestio carnis edomatur. Ensis p supra femur est custodia vigilans, carnis illecebras premens. Nocturni verò timores, sunt insidiæ tentationis occultæ: per noctem quippe nostræ eæcitas infirmitatis exprimitur: quia quidquid adversita-

1 Psalm. 30. 25. m Lib. 19. Moral. cap. 16. ad finem. h Epb. 6. 17. O Pastoralis parte 3. admonitions 3. p 3 Lib. 20. cap. 5. Moralium.

tis in nocte imminet, non videtur. Uniuscujulque erge enfis super semur suum, propter timores nocturnos: quia videlicet sancti viri dum ea quæ non vident, metuunt: ad intentionem certam in his parati, semper assistunt. Sancti etenim viri sic de spe certi sunt, ut tamen semper sint de tentatione suspecti: quippe quibus dicitur, q Servite Domino in timore, & exultate ei cum tremore: ut & de spe exultatio, & de suspicione nascatur timor. Ne ergo nocturnus timor, id est, occulta & repentina tentatio subrepat: semper necesse est, ut semur nostrum su-

perpolitus cultodiæ enlis premat.

Vers. 9. Ferculum secit sibi Rex Salomon de lignis Libani. Columnas ejus fecit argenteas, reclinatorium aureum, sscensum purpureum, media charitate constravit propter filias Jerusalem. Non est : credendum Salomonem tantæ magnitudinis Regem, qui fic immenfis divitiis affluebat, ut pondus auri ejus estimari non posset, & argentum in diebus ejus pretium non haberet: quod ferculum fibi ligneum sicut hie sponsa loquitur, fecit. Sed est Salomon. Rex videlicet & pacificus noster: qui sibi de lignis Libani ferculum fecit, Libani quippe ligna cedrina, valde funt imputribilia. Ferculum itaque Regis nostri sancta Ecclesia est, quæ de fortibus Patribus id est de imputribilibus mentibus est constructa: quæ recte Ferculum dicitur, quia ipsa fert quotidie animam ad æternum convivium Conditoris sui. Cui ferculo columnæ argenteæ factæ sunt, quia Prædicatores Ecclesiæ sanctæ, eloquii luce resplendent. Est autem cum columnis argenteis reclinatorium aureum, quia per hoc quod à sanctis Prædicatoribus lucide dicitur, mentes audientium fulgorem claritatis intimæ in qua reclinentur, inveniunt. Per hoc enim quod occulta aperte audiunt, in illud quod clarescit in corde, requiescunt. Columnæ ergo argenteæ, & reclinatorium aureum factum est: quia per lucem sermonis, invenitur

9 Psalm, 2, 11. 1 Hom. 15, in Exoch, in medie.

apud animam claritas quietis. Ille jam quippe fulgor internus mentem irradiat, ut per intentionem ibi requiefcat, ubi prædicationis gratia non quæratur. De eadem quippe sanctà Ecclesià scriptum est. Penna columba deargentata, & posteriora dorsi ejus in specie auri. Que enim hîc spiritu mansuetudinis impleta, quasi columba pennas deargentatas habet, in polterioribus dorsi speciem auri continet : quia hic Prædicatores suos sermonis luce induit, in posteriori autem sæculo fulgorem in se claritatis oftendit. Sed ad hoc quod clarum intus oftenditur, qualis fit ascensus adjungit: cum de eodem ferculo protinus subditur, Ascensum purpureum. Vera quippe purpura quia de sanguine tingitur, non immeritò in colore sanguinis videtur. Et quia maxima multitudo fidelium in exordio nascentis Ecclesia per Martyrii sanguinem pervenit ad regnum: Rex noster ascensum purpureum fecit in ferculo: quia ad clarum quod intùs aspicitur, per tribulationem fanguinis pervenitur. Quid ergo nos miferi atque ab omni fortitudine destituti, quid acturi sumus? Ecce in hoc ferculo columnæ esse non possumus. quia in nobis nec fortitudo operis, nec lumen emicat prædicationis. Reclinatorium aureum non habemus, quia necdum ficut oportet per intellectum spiritualem, requiem internæ claritatis aspicimus. Ascensus purpureus non fumus, quia pro Redemptore nostro sanguinem fundere non valemus. Quid ergo de nobis agendum est? Quæ spes erit, si nullus ad regnum pervenit, nisi qui fummis præditus virtutibus fuerit? Sed adest quoque nostra consolatio. Amemus inquantum possumus Deum, diligamus proximum, & fimul quoque nos ad Dei ferculum pertinemus: quia illic scriptum est: Media charitate constravit. Habe quippe charitatem, & ibi sine dubio pervenis, ubi & columna argentea erigitur, & ascensus purpureus tenetur. Nam quia hoc propter nostram

eram infirmitatem dicitur, aperte monstratur, cam illis protinus subdidit: Propter filias Jerusalem. Sermo etenim Dei qui non Filios, sed Filias dicit, quid aliud per sexum faemineum, quam mentium infirma signavit? Inter columnas autem argenteas, & reclinatorium aureum, & ascensum purpureum: inesse media charitas dicitur, propter filias Jerusalem: quia & qui virtutibus infirmantur, si ipsa bona quæ possunt facere cum charitate, non negligant: à Dei serculo, alieni non sunt.

## Caput Quartum.

Vers. 1. Quam pulchra es amica mea, quam pulchra? Oculi tui columbarum, absque eo quod intrinsecus, latet, Sponfus a fponfam fuam pulchram narrat & pulchram replicat, quia alia ei est pulchritudo morum, in quà nune cernituri: atque alia pulchritudo præmiorum, in qua tune per Conditoris sui speciem sublevatur. Cujus videlicet membra omnes electi, quia ad cuncta simpliciter incedunt. Ejus oculi columbarum vocantur, quia magnà luce irradiant, quia & fignorum miraculis coruscant. Sed quantum est hoc omne miraculum, quod videri potest? Illud de internis miraculum est mirabilius, quod videri nunc non potest, de quo illic aperte subditur: Absque so quod intrinsecus latet. Magna quippe est gloria aperti operis, sed longe incomparabilis occultæ remunerationis. Pulchrum est omne hoc, quod quasi in califaciem Divina dispensatione cernitur: sed longe illust & incomparabiliter pulchrius, ad quod invisibiliter pervenitur.

Vers. 2. Dentes tui sicut grex tonsarum, ascendentium de Iavacro. Sanctæ b Ecclesiæ dentes accipimus sanctos Prædicatores, qui prædicationibus suis peccantium duritiam conterunt: qui non immeritò detonsis ac lotis ovibus com-

a Lib. 9. Moral. cap. 6. Subfinem. b Lib. 33. Moral cap. 23. & Lib. 11. cap. 15.

compárarhar, quia innocuam vitam fumentes in lavacre baptifinatis, conveniationis priftinas vellera vetufta pofuerunt.

Verf. 3. Sicut vitta coccines labia tua sponsa, E cloquiums suum dulcs. Vitta crines capitis astringit. Quid autem per crines, nisi destuentes animi cogitationes accipimus? Labia ergo sponsa sicut vitta sunt, quia exhortatione sancta Ecclesia, cuncta in auditorum mentibus dissusaciones ligantur, ne sensisse dissuant, ne sele per illicita spargant, ne sparsa cordis oculos deprimant: sed quasi ad unam se intentionem colligant, dum vitta eassanctas pradicationis ligat. Quam recte se eoccineam asserit, quia sanctorum prædicatio solo charitatis ardore slammescit.

Verl. 4. Sicut turrir David collum tuum, que edificata of eur propugnaculu suis : mille clypei pendent exect, omnis armatura fortium. In collo deguttur, in gutture vox est. Quid ergo per collum sponse, cui hac a sponso dicuntur, nis sacra sancta Ecclesia eloquia designantur? In quo dum mille clipes dependere memorantur, per hunc perfecture numerum numerus univerlitatis oftenditur : quia universa nostra munitio in sacro eloquio continetur. Thi quippe funt pracepta Dei, thi exempla Justorum. Si enim torpet animus à Conditoris sui desiderio, audiat quod dicitur, a Diliges Dominum Deum tuum en tota mente tud, & extet d virtuit tud. In odium fortaffe labitur proximi? Audiat quod dicitur, Diliges preximum thum ficus zeipsum. Resalienas concupiscis ? Audiat quod illic scriptum est: g Non concupisces rem proximi tui. De injurià qua proximi ore vel facto illata est, ad iram mens accenditur? Audiat quod dicitur: h Non quares ultionem, nec memor eru injuria civium tuorum. In carnis concupifcentiam mahis agitata mens acconditur? Ne sequatus oculus mentem. audiar

. C Lib. 2. Moral, cap. 27. post medium. d Hom. 15. In Exechiclem circa sinem & Matth. 22. 37. f Widew, \$.39. g Enodi, 20, 17. h Levit, 19. 18.

audiat quod paulò superius dietum est: i Qui viderit mulierem ad concupiscendum cam , jam machatus est cam, in corde Swo. Contra inimicum forlitan quilquam, animum fuum relaxare disponit in odium? Audiat quod illic scriptum est: L Diligite inimicos vestros, benefacite iu qui vos oderunt. Sed is qui aliena Jam non rapit, adhuc forlitan fua inordinate retinet? Audiat quod illie dicitur: 1 Vendite qua possidetie, & date Eleemosinam. Infirmantis animus perfrui defiderat Deo simul & sæculo? Audiat quod illie scriptum est: " Nemo potost duobus dominis servire, Alius non ad necessitatem stipendii, sed ad voluntatem desiderii possessa retinet? Audiat quod illic dicitur: n Qui non renuntiaverit omnibus que possidet, non potest meus esse discipulus. Quidam enim relinquent omnia, multi autem etiam poliidendo renuntiant: quia fic ad usum possessa retinent, ut eis ex desiderio non succumbant. Torpere quisquam appetit; & laborem subire pro Domino etiam cum prævalet, refugit? Audiat quod illic scriptum est: • Qui mecum non colligit, disporgit. In collo ergo Ecclesia, id est in sacri eloquii prædicatione, quod pro sua munitione & altitudine, turri David fimile dicitur, mille clypei dependent: quia quot illic præcepta funt, tot etiam pectoris nostri munitiones. Ad servandam itaque innocentiam, etiam læsi à proximo, perdurare in humilitate festinamus? Abel e ante oculos veniat, qui & oceilus à fratre scribitur, & non legitur reluctatus. Mentis munditia, etiam in conjugali copula eligitar? Enoch, debet imitari, qui & in conjugio positus q ambulavit cum Do, & non inveniebatur, quia transtulit illum Deus. Præcepta Dei festinamus præsenti nostræ utilitati præponere? Noë sante oculos veniat qui curà domesticâ postposită, ex justione omnipotentis Domini per cena

1 Matth. 9. 18. k Luc. 6. 17. 1 Luc. 12. 33. m Matth. 6. 24. n Luc. 14. 33. O Luc. 11. 23. p Gm. 4. 9 Gm. 5. 22. r Gov. 6. 14. tum annos ad arcæ fabricam vixit occupatus. Subire obedientiæ virtutem nitimur! Aspicere s Abraham debemus, qui relictà domo, cognatione, patrià, obedivit exire in locum quem accepturus erat in hæreditatem: \* Et exist, nesciens quo iret. Qui paratus extitit, ut pro æternå hæreditate dilectum quem acceperat, occideret = hæredem : & quia unicum Deo offerre non distulit, universam multitudinem gentium in semine accepit. Morum simplicitas placet? Isaac x ad mentem veniat, quem in omnipotentis Dei oculis vitæ suæ tranquillitas ornavit. Laboriola fortitudo ut obtineri debeat, quaritur? Jacob y ad memoriam deducatur, qui postquam scit fortiter servire homini, ad eam quoque virtutem perductus est, ut non potuisset à luctante Angelo superari. Conamur carnis illecebras vincere? Joseph z ad memoriam redeat, qui studuit carnis continentiam etiam cum vitæ periculo custodire: Unde factum est, ut quia membra sua bene noverat regere, regendæ guoque omni Ægipto præesset. Mansueti esse quærimus? Moysem a ante oculos deducamus, qui exceptis parvulis & mulieribus, sexcenta millia armatorum virorum regens: mitis fuisse describitur, super omnes homines qui habitabant super faciem orbis terræ. Rectitudinis zelo contra vitia accendimur? Phinees b ante oculos deducatur, qui coêuntes gladio transfigens, castitatem populo reddidit, & iram Dei iratus placavit. De spe omnipotentis Dei præfumere in dubiis quærimus? Josuë e ad memoriam revocemus, qui dum dubia certamina certà mente adiit, ad victoriam fine dubietate pervenit. Jam mentis inimicitias ponere cupimus, in benignitate animum dilatare? Samuel d in cognitionem deducatur, qui de principatu dejectus à populo, cum idem populus peteret ut pro eq

1 Gen. 12. 4. t Heb. 11. 8. u Gen. 12. 2. x Gen. 24. y Gen. 19. 31. & 32. z Gen. 39. 12. a Num. 22. b Num. 25. 7. c Jesue, 3. 5. 8. d 1 Reg. 8,

Doming proces effunderet: respondit dicens • Absit à me boc peccatum in Domino, ut cessem orare pro vobis. Culpam quippe vir sanctus se perpetrare credidit, si eis quos adverlarios pertulerat usque ad ejectionem, benignitatem gratiæ non reddidisset in prece. Qui rursus cum jubente Domino mitteretur, ut David fungeret in Regem: respondit. Quomodo vadam? Inveniet me Saul & occidet me. Et tamen quia iratum Deum eidem Saüli cognoverat, in tanto se luctu afflixerat, ut ei per se Dominus diceret: 8 Quousque tu Saulem luges, cum ego illum abjecerim? Pensemus ergo ejus animum quantus dolor charitazis incenderat, qui & illum flebat à quo timebat occidi. Cavere autem volumus, quem timemus? Sollicità nobie mente pensandum est, ne si locum fortasse reperiremus, malum pro malo reddamus ipfi, quem fugimus. David ergo ad memoriam redeat, qui persequentem se Regem & invenit ut potuisset occidere: & tamen in ipsa feriendi potestate positus, elegit bonum quod ipse deberet facere. Non autem malum quod ille merebatur pati, dicens: h Absit à me, ut mittam manum meam in Christum Domini. Et cum idem Saul post ab hostibus fuisset interemptus, eum quem persecutorem dum viveret pertulit, flevit occisum. Errantibus hujus mundi potentibus, libere loqui decenimus? Joannis authoritas i ad animum reducatur, qui Herodis nequitiam reprehendens, pro verbi rectitudine, occidi non timuit. Et quia Christus est veritas, ipse ideo pro Christo, quia pro veritate, animam poluit. Carnem jam nostram pro Deo ponere in mortem festinamus? Petrus ad mentem veniat, qui k inter flagella gaudet, qui cæsus principibns resistit, qui vitam suam pro vità despicit. Cum mortis appetitu, disponimus adversa contemnere? Paulus ante oculos de-

<sup>• 1</sup> Reg. 12. 23. f 1 Reg. 16. 2. g Ibid. 5. 1. • 1 Reg. 24. 7. 5 26. 11. 5 23. i Marci. 6. 27. • AB. 5. 41.

ducatur, qui inon folum alligari, sed & mori paratus pro Christo, non facit pretiosiorem animam suam, quam le. Succendi cor noftrum, igne charitatis quarimus? Toannis verba m pensemus, cujus omne quod loquitur, charitatis igne vaporatur. Quia ergo in voce facri eloquii, cujuslibet dum quærimus, munimen virtutis in-Mille clypei pendent ex es, omnis ermatura fortium. Si enim pugnare contra spiritualia nequitize volumus, in collo Ecclesiæ quæ nobis sicut David turris erecta est, id est in divino eloquio, protectionis arma requiramus; ut ex discretione præcepti, contra vitia sumatur virtus adjutorii. Ecce enim contra acreas potestates festinamus fortes existere? In hac turri armaturam nostræ mentis invenimus, ut inde præcepta Conditoris, inde fumamus exempla præcedentium, per quæ contra adversarios nostros inexpugnabiliter armemur. Dum enim quamlibet virtutem subire appetis, & hanc illicà Patribus jam impletam vides, ibi armaturam tuam invonis, per quam contra spiritualia bella muniaris. Dependent quippe in ea mille clypei, si quis pugnare appetit, affumat : & ex ea virtute pectus muniat, & verborum jacula emittat. Et notandum, quia ædificata cum propugnaculis suis dicitur. Hoc quippe agunt propugnacula quod clypei, quia utraque pugnantem muniunt. Sed inter utraque distat, quia clypeum pro nostro munimina ubicunque volumus, movemus: propugnaculo autem dessendi possumus, sed hoc movere non possumus. Clypeus in manu tenetur, sed propugnaculum non tenetur. Quid ergo inter propugnacula & clypeos distat, nisi quod in facro eloquio Patrum pracedentium & miracula legimus, & virtutes bonorum operum audimus. namque cognoscimus, quod alius potuit mare dividere, alius solem figere, alius mortuum suscitare, alius paralyticum verbo exigere, alius umbra ægrotos curare, alius

1 A&. 21.13. m 1 Joan. 1. € Segq.

edius per sua semicinchia informantium sebeibus obviara-Qui tamen omnes & patientize longanimitate mites, & zelo rectitudinis feruentes fuerunt, verbi prædicatione divites, simul & misericordiam largientes. Hi itaque quam vera de Domino dixerunt, cestantur miracula: quia talia per eum non facerent, piss de illo vera narrarent Et quam pii quam humiles, quam benigni extigerunt : testantur corum operationes. Si igitur de fide sentamur, quam ex illorum prædicatione concepimus, loquentium miracula conspicimus; & in fide quam ab eis accepimus, confirmamur. Quid ergo illorum miracula, nili nostra sunt propugnacula? Quia & munici per illa possumus, attamen hæc in manu nostri arbitrii non tenemus, nam talia facere non valemus. Clypeus verò in manu est, & defendit : quia virtus patientiz, virtus misericordiæ, præcedente nos gratia & in po-testate est arbitrii, & à periculo protegit adversitatis. Turris itaque nostra cum propugnaculis suis adificata eft, in qua mille elypei dependent : quia in Scripturà facrà & sub miraculis Patrum à jaculis adversitatis abscondimur, & converfationis fanctæ munimina etiam in manu operis tenemus. Nolite a ergo Fratres chariffimi dispicere 8cripta nostri Redemptoris, que ad nos missa sunt. Multum valde est quod per ea animus refricatur ad calorem, ne iniquitatis sua frigore torpescat. Cum in illà pracedentes justos fortiter egisse cognoscimus, & ipsi ad fortitudinem bonæ operationis accingimur, sanctorum exemplorum flamma animus legentis incenditur. Videt itaque que fortiter ab eis facta sunt, & valde indignatur fibi, quia talia non imitatur.

Verl. 5. Duo ubera tua ficut duo himuli esprea gemelli, qui pascuntur in liliis, donce aspiret dies & inclinentur uno bra. Debemus o Fratres charishmi semper justorum vitam conspicere, ut subtiliter nostram possimus deprehendere:

n Ibidew, aliquanto anted. . Lib. 24. Meral. cap. 6.

quod quidem omnes Electi facere non cellant, quia meliorum vitam confiderant, & deterioris ufus conversationem mutant. Que enim sunt duo ubera sponse, cui loquitur sponsus? Nisi ex Judæâ & gentilitate veniens uterque populus, qui in fanctæ Ecclefiæ corpore per intentionem sapientia, arcano cordis est infixus. Ex quo populo hi qui electi funt, ideireo caprez hinnulis comparantur, quia per humilitatem quidem parvos se & peccatores intelligunt: sed eis per charitatem currentibus, si que obstacula de impedimento temporalitats obviant, transeunt; & latis contemplationis saltibus ad superna confeendunt. Qui ut hac agant, præcedentium Sanctorum exempla conspiciunt, unde & in lilis pasci referuntur. Quid enim per lilia, nisi illorum vita deckratur, qui veraciter dicunt : P Christi bonu odor Jumu Deo? Electi ergo ut assequi summa pravaleant, conspectà odoriferà & candidà justorum vità satiantur. Jam quidem videre Deum sitiunt, jam de ejus contemplatione satiari charitatis æstibus inardescunt: sed quia in hac vità positi necdum valent, præcedentium interim Patrum exemplis pascuntur. Unde & aptè illic tempus de ipsorum liliorum pastu definitur, dum dicitur: Donec adspiret dies, & inclinentur umbra. Tamdiu quippe refici justorum exemplis indigemus, donec præsentis mortalitatis umbras æterno die adspirante transeamus. Cam enim hujus temporalitatis umbra transactà hac mortalitate fuerit inclinata, quia iphus diei internum lumen cernimus: nequaquam jam appetimus, ut ad amorem ejus per aliorum exempla flagremus. Nunc autem quia necdum eum intueri possumus, summopere necesse est, ut eorum qui illum perfecte fecuti funt, conspectis actionibus incitemur. Intueamur ergo quam pulchra est agilitas sequentium, & videamus quam turpis sit tepitudo pigrorum, Statim namque ut bene agentium gesta conspicimus,

nofinetiplos confusione intimà ulciscente judicamus. Mox verecundia mentem concutit, mox juste saviens reatus addicit, & vehementer hoc etiam displicet, quod adhuc fortasse turpiter libet. Qui itaque perduci ad iumma desiderant, semper necesse est ut meliorum provectibus intendant: quatenus tantò districtiùs in se culpas judicent, quanto in illis altiùs quod admirentur, vident.

Vers. 8. Coronaberis de capite Amana, de vertice Sanir & Hermon, de cubilibus leonum. Venienti a sponso dicitur, quòd de cubilibus leonum coronabitur. Quid autem aliud Leonum nomine, quam dæmonia intelliguntur? Ouæ irâ contra nos atrocissmæ crudelitatis insæviunt. Cubilia verò dæmoniorum corda fuerunt iniquorum, que quia ad pravitatem propriam traxerunt, quasi in eorum habitatione requieverunt. Sed obstetricante manu Domini, leones de propriis cubilibus expulsi sunt : quia dum nobis Divina gratia medetur, is qui nos tenuerat, à nobis antiquus hostis ejicitur : sicut Incarnata veritas dicit, 1 Nunc princeps bujus mundi ejicietur foras. Et quia peccatores ad fidem vocati funt, quorum quondamcorda, leonum cubilia fuerunt; dum vicisse mortem. Dominus corum confessione creditur, quasi de leonam cubilibus coronatur. Remuneratio quippe, victoriæ. corona est. Toties ergo ei coronam fideles offerunt, quoties hunc vicifle mortem ex refurrectione confitentur.

Vers. 11. Mel & lac sub linguâ tuâ. Plerique s'Justorum cum quosdam agere perverse conspiciunt, qui duris funt increpationibus feriendi, in linguâ asperitatem sumunt: sed sub linguâ, mentis sue benignitatem contegunt. Qui enim mentis sue dulcedinem aperire infirmis nolunt, ied loquentes quadam cos asperitate feriunt, &

q Lib. 17. Moral. cap. 20. 1 Joan. 12. 31. ;

Samen inter verba afpera quasi lateates quasidam dulcedines intermittunt: hi videlicet non in linguà, sed sublinguà habent dulcedinem. Quia inter dura que proserunt, emittunt quedam blanda & dulcia, quibus contristati mens positi ex benignitate resoveri. Perversi autem & hypocritæ malum non in linguà, sud sub linguà habent, quia semponibus dulcia prætenduat, & cogita-

tionibus perverla moliuntur.

Vers. 16. Surge aquile & veni aufter, perfin bertum meum, & fluent aromata illinu. Pro co z quod ventus aquilo confiringit in frigore, non incongrue torpor maligni fpiritus delignatur aquilonis nomine. Ifaia quoque prophetà testante, qui secessurum in lateribus aquilonis disbolum dixisse denuntiat. In lateribus enim aquilonissedet, quia frigidas mentes hominum possidet. Per au-Arum verò qui nimirum calidus ventus est, non immeritò feruor Spiritus Sancti defignatur: quo quisque dum tangitur, ab iniquitatis sua torpore liberatur: & quo dum repletus quisque fuerit, ad amorem patriz spiritualis ignescit. Aquilo itaque sponsi voce jubetur ut lurgat, at nimirum is qui mortalium corda in torpore restringit, adversarius spiritus sugiat. Cum autem jubente Deo frigidus spiritus recedit, calidus spiritus mentem fidelium occupat, qui hortum Dei id est fanctam Ecclesiam ut aromata ejus diffluant, perflat: quia nimirum dum fan-Cam Ecclesiam donorum suorum virtutibus Spiritus veritatis impleverit: ab ea longe lateque odores boni operis spargit, ut opiniones victutum ejus ad multorum notitiam velut aromata diffluant. Recedente etenim aquilone, id est maligno spiritu, Spiritus Sanctus mentem quali auster replet: qui dum calefaciendo flaverit, stagim de fidelium cordibus aromata virtutum fluunt. Et ex is mox opinio virtutum afpergitur, ut jure jam Sancto-

t Hom. 2. In Ezoch. Sub medium. Et Lib. 27. Moral, cap. 23. & Lib. 9. cap. 6. Sub medium.

rum lingua quali hortus perflatus dicat , V Christi bonne oder summ Deo,

H 1 Corintb. 2.15.

### Caput Quintum.

Vers. 2. Ego dormio, & cor moum vigilat. In Scriptura a facrà figurate positus, tribus modis somnus vel dormitio accipitur. Aliquando enim fomno mors carnis, aliquando torpor negli gentize, aliquando verò exprimitur. calcatis terrenis delideriis, quies vitæ. Somni namque vel dormitionis nomine mors carnis intimatur, ficut Paulus ait : b Nolo vos ignorare fratres de dormientibus. Et paulo post, Ita & Deus ees qui dormierunt per Jesum, adduces cum ee. Somno rurium torpor negligentiæ delignatur, sicut ab codem Paulo dicitur: c Hors est jem nos de somno surgere : & rurlum , d Evigilate justi & nolite peccare. Somno quoque calcatis carnis defideriis, quies vita fignatur: ficut hic sponsæ voce dicitur, Igo dormio & cor maune vigilat; ac fi diceret, dum e per exteriores fenfus ab hujus vitæ follicitudinibus fopio, vacanti mente vivaciós interna eognosco. Foris dormio, sed intós cor vigilat: quia dum exteriora quasi non sentio, interiora solerter apprehendo. Sancta fetenim mens, quo se ab Arepitu temporalis concupiscentiæ comprimit, eg veride interna cognoscit: & tanto alacriùs ad intima vigilat. quanto le ab exteriori inquietudine occultat. Vigilanti itaque corde dormit, qui per hoc quod interiès conteme plando proficit, ab inquieto foris opere quiescit. Quisa quis ea quæ mundi funt agere appetit, quali vigilat; quisquis verò internam quietem quærens, hujus vitas strepitum fugit, velut obdormiscit.

a Lib. 5. Moral. cap. 22. b 1 Thessal. 4.12. 5 13.
6 Rom. 13. 11. d 1 Gorinth. 15. 34. e Lib. 23.
Moral. cap. 12. post medium. f Lib. 5. Moral. cap. 22.

Versia.) Diletiu mem mist manum suam per steineen , & venter meus intremuit ad tallum ejus. Larga g est misericordia Creatoris nostri, quia sive Judaico & gentili populo, seu justis & peccatoribus, sed post peccata conversis, æque aditus regni cælestis aperitur. Non solis qui in innocentià permanent, sed etiam peccatoribus peccata fua pœnitendo damnantibus, aperiuntur cæleftis regmi gaudia, ut ineffabilia Mysteria patrize czelestis agnoscant, agnoscendo sitiant, fitiendo currant, currendo perveniant: Hæc interni gaudii fecreta cognoverat, qui dicebat: h Sitivit anima mes ad Deum vivum, quando veniam & apparebo ante faciam Dei! Prædicator Gentium ad hunc aditum regni cælestis anhelabat cum diceret : i Cupio dissolvii & curs Christo esse. Hæc exultationis occultæsecreta cognoverat sponsa; que hic dicit: Dilettus meus misst manum suam per foramen. & venter meus intremuit 4d tallum ejus. Dilectus etenim manum per foramen mittit, quando virtute sua Dominus nostrum animum per subtilem intellectum pulsat; Et venter in tactu ejus contremiscit, quia infirmitas nostra per hoc quòd exlestis gaudii intellectu tangitur, ipla sua exultatione turbatur. Et sit menti pavor in lætitia, quia jam sentit quòd de cæli gaudio diligat: & adhuc metuit ne non percipiat, quod vix tenuiter fentit. Quid igitur restat, nisi ut se ad perfectioris vitæ curlum dirigant omnes, qui illa gaudia patriæ cæleftis agnofcunt.

Vers. 5. Manus mea stillaverunt myrrham, digiti mei pleni myrrhä probatissima. Hoc & Sancta Ecclesia de suis operariis usque ad mortem pro Deo certantibus, dicit. Per myrrham namque carnis nostræ mortificatio figuratur. De Magis qui ab Oriente venerunt in Bethleem adorare Dominum, scribit Evangelista: 1 Et apertis thesauris

g Hom. 19: In Ezechiel, ante medium. h Pfalm. 41. 1. i Philip. 1. 23. k Hom. 10. In Evang, sub finem. 1 Matth. 2, 11.

fuis obtulerunt Domino surum, thus & myrrham. Myrrham quoque nos ipsi offerimus, si carnis vitia per abstinentiam mortificamus, per myrrham namque ut diximus, agitur, ne mortua caro putresiat. Mortuam verò carnem putrescere, est hoc mortale corpus sluxu luxuriæ desævire: sicut de quibusdam per Prophetam dicitur, m Computruerunt jumenta in storcore suo. Jumenta quippe in stercore suo computrescere, est carnales homines in sectore luxuriæ vitam sinire. Myrrham ergo Deo offerimus, quando hoc mortale corpus à luxuriæ putredine

per condimentum continentiæ custodimus.

Vers. 6. Anima mea liquefatta est, ut dilettus locutus oft. Mens n hominis Conditoris fui speciem non quærentis male dura est, quoniam in seipsa remanet frigida. At dum occultæ locutionis aspiratione tangitur, à statu suæ fortudinis infirmata, ipso quo absorbetur, desiderio liquatur: & cum ardere jam ex desiderio caperit, ad sequendum quem diligit, liquefacta per ignem amoris currit: & tantò frigescit à studio sæculi, quantò surgit ardentior in amore Dei. Fit desiderio anxia, vilescunt in sæculo cuncta quæ placebant, nihil est extra Conditorem quod libeat: & quae priùs delectabant animum. funt postmodum vehementer onerosa. Nihil ejus mæstitiam consolatur, quousque adhuc qui desideratur, non aspicitur. Mæret mens, lux ipsa fastidio est, talique igne in mente decoquitur rubigo culpæ: & succensus animus quasi anri more, quia per usum speciem perdidit, per incendium clarescit.

Ibidem. Questivi & non inveni illum, vocavi & non respondit mihi. Invenerunt me custodes qui circumeunt civitatem: percusserunt me, vulneraverunt me. Tulerunt mihi pallium meum custodes murerum. Dilectum o quærens sponsa non invenit, quoniam electa quæque anima jam quidem

m Joël. 1.17. n Lib. 4. Moralium cap. 30, S. Ham. 23. In Knangelia post initium. O Lib. 27. Moral, cap. 2 smorts ejus facibus fragrat: fed etiam quasiti negatus species, ut amantis desiderium crescat: Et quasi in siti aqua subtrahitur, ut ejusidem sitis assus augeatur: & quo hanc diutius sitiens desiderat; eo quandoque cum venerit, avidius sumat. Sed hanc quarentem vigiles inveniunt, eamque vulnerant & ejus pallium sollunt: quia unamquamque animam Redemptoris sui species jam requirentem cum solliciti Doctores inveniunt, hanc per prædicationis verbum cælestis amoris spiculis vulnerant. Et si quid ei adhuc de vetusta conversatione tegmen inest subtrahunt, ut quò exuta ab hujus mundi onere redditur, eò is qui quaritur, ab illà citius inveniatur.

Vers. 11. Caput ejus, aurum optimum. Appellatione q auri, ipsa intima Divinitatis claritas designatur, com à sponsa species sponsi describitur. Quia enim caput Christi Deus, nihil verò est in metallis auro sulgentius: Sponsi caput Aurum dicitur, quia ejus humanitas ex Divinitatis

fuæ nobis claritate principatur.

### Caput sextum.

Vers. 3. Pulcera es amica mea, suavis es decora, ficus gerusalem, terribilis ut castrorum acius ordinata. Sancta e universalis Ecclesia sub specie dilectæ describitur, quis enim Jerusalem visio pacis interpretatur, cujus nomine patria cælestis exprimitur: fancta Ecclesia suavis es decora ut Jerusalem dicitur, cujus vita es desiderium visiomi jam pacis intimæ comparatur. Ut in eo quòd authorem suum diligit, quòd ejus speciem videre concupiscit, de quo scriptum est: sin quem desiderant Angelis similis dicatur, quæ quantum Deo amabilis efficitur, tanto agitur nt malignis spiritibus terribilis siat. Qualiter autem sia terribilis, subjunctà comparatione ostenditur, id est Ut castro-

n Lib. 34. Moralium cop. 23. C Hom. 8. In Execticles

eastrorum acies ordinata. Quid est quod sancta Exclusia hostibus suis ut Castrorum acies sit timenda? Non enim à magno intellectu vacat ista comparatio, & ideirco est subtiliter intuenda. Scimus & constat, quia castrocum acies tune hostibus terribilis oftenditur, quando fuerit ita constipata atque densata, ut in nullo loco videatur interrupta. Nam si ita disponitur ut locus vacuus per quem hostis possit ingredì, dimittatur : profettò jam suis hostibus terribilis non est. Et nos ergo chan contra spiritus ma-· lignos spiritualis certaminis aciem ponimus, summopere necessarium est : ut per charitatem semper uniti atque constricti, & nunquam interrupti per discordiam inveniamur Quia qualibet in nobis bona opera fuerint, fi charitas delit, per malum discordiz locus aperitur in acie, unde ad feriendos nos hostis valeat intrare. Antiquus verò inveniens castitatem in nobis, si fine charitate fuerit, non timet: quie iple necemme premitur, ut in ejus luxurià diffoluatur. Abstinentiam non timet, quis iple cibo non utitur, qui necellitate corporle non urgetur, Distributionem terrenarum rerum non timet, a eidem operi charitas defit, quia divitiasum subsidiis nec ipse eget. Valde autem charitatem in nobis veram, ideft. humilem amorem quem nobis vicillim impendimus timet. & nimis concordia nostra invidet : quia hanc nos tenemus in terrà, quam iple tenere nolene, amilit in calo. Bene ergo dicitur, Terribilia at caferorum acias ordinasa: quie electorum multitudinem eò maligni spiritus pertimescunt, qué es per charitatis concordiam unitos contra le & conglobatos aspiciunt. Quanta autem sit concordiz virtus oftenditur, clim fine illà virtutes relique, virtutes non esse monstrantur. Magna enim est virtus abitinentia: fed fi quis sic ab alimentis abitineat, ut exteros in cibo dijudicet, & alimenta cadem que Deus creavit ad percipiendum cum gratiarum actione, in fadelibus etiam-damnet : 'quid huic virtus abilinentize factar cit, nik laquen sulpar? Unde Pialmita, quoque nul-

am effe abstinentiam sine concordià designans, ait: Landate cum in tympano, & chero. In tympano enim curvum ficcum resonat, in choro autem voces concorditer cantant. Quid ergo per Tympanum nisi abstinentia, & quid per Chorum nisi charitatis concordia designatur? Oui itaque sic abstinentiam tenet, ut concordiam deserat: laudat quidem in Tympane, sed non laudat in Choro. Et sunt nonnulli, qui dum sapere plusqu'am necesse est student, à proximorum pace resiliunt, dum eos velut hebetes stultosque contemnunt : unde per se Veritas admonet dicens, u Habete in vebie sal, & pacem habete inter vos. Quisquis habere sal sapientiæ studet, curet necesse est, quatenus à pace concordiæ nunquam recedat. Ouòd verò de his duabus virtutibus diximus, hoc de cateris omnibus sentiendum est. Unde Paulus terribiliter admonet dicens, \* Pacem Settamini cum omnibus & Santimoniam, sine qua nemo videbit Deum. Quia autem nihil sine concordià Deo placeat, ipsa per se Veritas demon-Strat. dicens: Y Si offers munus tuum ad altare, & ibi recordatus fueris quia frater tuus deliquit adversum te : relinque ibi munus tuum ante altare, & vade prius reconciliari fratrituo, & tune veniens offeres munus tuum. Ecce à difcordantibus non vult accipere facrificium, holocaustum fuscipere recusat. Hinc ergo perpendite quantum sit malum discordiz? propter quod & illud abjicitur, per quod culpa laxatur. Rectè ergo fancta Ecclefia terribilis dicitur ut Castrorum acies ordinata, quia electi qui castra spiritualis exercitus sunt, quoniam bellum contra potestates aëreas susceperunt, semper in charitate sunt coniuncii: & hæc eadem eorum charitas malignis spiritibus, id est antiquis suis hostibus pænam incutit timoris.

Verl.6. Sicut cortex meli punici, gena tua absque occulzis tuis. Genæ 2 quippe sunt sandar Ecclesia spirituales

t Pfalm, 150.4. u Merc. 9.50. x Hebraer. 12.14.
y Metib. 5.23. z Hom, 10. In Ezechi. in medio.

patres, qui pro co quod charitace pieni fant, carnem àbffinentia domant, corda audientium pradicationis lumine illustrant, figna facture, virtues operator, miraculis corulcant. Per hoc quod corum bous nobie foris innotescunt, non immerito in facte fancta Reclefiæ venerabiles apparent. Cim enim videmes multos mira agere, ventura prophetare, mundum perfecte see linquere, caleftibus defiderits ardere, Bicut corres mali punici, fanctæ Ecclefiæ genæ habentur. Sed quid efb illud omne quod miramur, in illius rei compuratione de qua scriptum est : a Quod oculus non vidit, net auris audivit, nec in cor hominis afcondit, que preparavis Dow die ligentibus se; Bene ergo chm miraretur genus Loclesius, tune subdidit, Absque occultis tuis: ac si aperte diceretur, ea quidem que in fe non latent magna funt : sud illis valde ineftimabilia, quæ latene.

Verf. 9. Que oft ifta que progreditur, que fo merere consurgens? Aperte b fancta Ecclefia quam sponsus he admisatur, aurora comparata describitur: qua peccati tenebras deferens ad lucem jam erupis æternicatis, quar per cognitionem fidei à peccatorum fuorum tenebris in clarà luce justitiae permutatur. Onia enim aurora à tenes bris in lucem vertitur, non immerito autorz nomine, omnis electorum Ecclefia defignatur. Ipfa namque dum ab infidelitatis nocte ad lucem fidei ducitur, velut auroræ more in diem post tenebras folendore supernæ claritatis aperitur. Sancta itaque Ecclefia caleftis vita pramia appetens, aurora vocata est: quia dum peccatorum tenebras deferit, justitiz luce fulgefeit. Quafi aurora com-Jurgit, quia pravitatis pristimae tenebras deferit, & sefe in novi luminis fulgorem convertit. Habemus tamen fubtilius aliquid, quod confiderata qualitate aurora penfemus. Aurora namque noctem quidem interiffe nuntiat,

2 Corinth. 2. 9. b Lib.4. Moral cap. 24. in medio, & Lib. 29. cap. 2.

nec tamen diel claritatem oftendit: sed dum illam pellit, hanc fuscipit, lucem tenebris permixtam tenet. Quid itaque in hac vità, omnes qui veritatem sequimur, nili aurora sumus? Quia & quædam jam quæ lucis sunt. agimus & tamen quibufdam adhuc tenebrarum reliquiis non caremus, Per Prophetam quippe Deo dicitur, & Non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens. Rurlumque scriptum est d In multis offendimus omnes. Paulus quoque ait, e Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mea, & captivum me ducentem sub lege peccati. qua est in membris meis. Ubi ergo lex peccati cum lege mentis coutendit, profectò adhuc aurora est; quia lux quæ jam emicuit, necdum prætereuntes tenebras funditus pressit. Adhuc aurora est; quia dum lex carnis legem mentis, & lex mentis legem carnis percutit, inter se vicissim lux & umbra confligit: unde rursum Paulus cum diceret, f Nox pracessit: nequaquam subdidit, Dies venit; sed, Dies autem appropinquavit. Qui enim post discession noctis non jam venisse, sed approprinquasse diem infinuat: effe se procul dubio ante solem post tenebras adhuc in aurora demonstrat. Tunc autem plene fancta Electorum Ecclesia dies erit, quando interni luminis perfecto fervore claruerit. Tunc plene dies erit, quando nullam malorum fuorum tentantem memoriam tolerans, omnes à se tenebrarum etiam reliquias absconderit. Nunc autem adhuc tentationum molestias sustinens, quia per intentionem cordis ad aliud festinat Ecclesia, ad locum suum progreditur consurgens quasi aurora. Quis est enim locus auroræ, nisi persecta charitas visionis æternæ? Ad quem cùm perducta venerit, jam de tranfactae noctis tenebris nihil habebit. Ouem locum fi mente non cerneret, in hujus vitæ tenebris remaneret. dum quotidie augeri locum suum jam conspicit, & ple-

c Pfalm. 142. 2. d Jacob. 3. 2. c Rom. 7. 23. f Rom. 13. 11.

nè fibi clarescere solem quærit, locum suum aurora confiderat, quando fancta anima ad contemplandam conditoris sui speciem flagrat. Ad locum suum pertingere aurora satagebat, cum David diceret: g Sitivit anima mea ad Deum vivum, quando veniam & apparebo ante faciem Dei? Ad hunc locum quem cognoverat, pervenire aurora festinabat : cum desiderium habere se diceret h Dis-Solus & cum Christo est: Et rursus i Mihi viuere Christus est & mori lucrum. Et rurfum , k Scimus quoniam si terrestris domus nestra hujus habitationis dissolvatur, quod adificationem ex Deo habemus, domum non manufactam, aternam in calis. De hac aurora beatus Job loquitur dicens. \ Sit nox illa solitaria nec laude digna, expettet lucem & non videat. nec ortum susgentis aurora. m In illa igitur luce quæ in districti judicis adventu monstratur, corpus damnati hostis ortum surgentis auroræ non videt: quia cum districtus Iudex ad retributionem venerit, iniquus quisque fuorum caligine meritorum pressus, quanta claritate sancta Ecclesia in intimum lumen cordis surgat, ignorat. Tune namque Electorum mens in altum rapitur, ut Divinitatis zadiis illustretur; & quò ejus respectu perfunditur, eo ultrà se gratia corruscante sublevatur. Tunc fancta Ecclesia plena aurora fit, cum mortalitatis atque ignorantiæ suæ tenebras funditus amittit. In judicio ergo adhuc aurora est, sed in regno dies: quia etsi jam cum restauratione corporum videre lumen in judicio inchoat, ejus tamen visum in regno plenius consummat. Ortus itaque auroræ est exordium clarescentis Ecclesiæ, quem videre nequeunt reprobi, quia à conspectu districti judicis malorum suorum pondere ad tenebras press pertrahuntur; unde recte quoque per Prophetam dicitur: "Tollatur. impius, ne videat gloriam Dei.

g Psalm. 41. 2. h Philip.1. 23. & 24. i 2 Corinth. 5. 5. k Ibidem v. 1. l Job cap. 3. 7. m Lib. 4. Moral. cap. 4. in medio. n Isai 16.10.

T 2 Capus

# Caput Septimum.

Verl. 4. Nasus tuus, sieut turris libani. Que s 1090 laus est Fratres cariffimi, ut sponsæ nasus sponsi voce turri comparetur? Sed quia rem quam oculis non cernimus, plerumque odore prævidemus, per næfum quoque semper odores fætoresque discernimus: quid per nasum Ecclefiæ, nifi Sanctorum & Prælatorum provida diferotio designatur? Turris verò speculationis in altum ponitur, ut hostis veniens à longe videatur. Recté ergo nasus Ecclesiæ, turri quæ est in libano, similis dicitur: quia Sanctorum provida discretio dum sollicité circumquaque conspicit, in altum posita; priusquam veniat culpa, deprehendit : eamque quò vigilantiùs prænotat, eo fortius declinat. Recte nalus Ecclefiæ, turri quæ eft in libano fimilis dicitur: quia discreta Sanctorum providentia ita in alto sita est, ut tentationum certamina & priusquam veniant, & contra ea dum venerint, munita fubliftat. Quæ enim futura prævidentur, cum præfentia fuerint, minoris virtutis fiunt: quia dum contra ictum quifque paratior redditur, hostis qui se inopinatum credidit, eo iplo quo prævilus est, enervatur. Recte nalus Ecclefiæ, turri quæ est in libano similis dicitur: quia videlicer Præpolitorum discretio & munita semper debet effe ex circonspectione, & in altitudine vitae confishere, id est in valle infirmi operis non jacere. Sicut enim turris in monte ideirco ad speculandum ponitur, ut hostes qui veniunt, longuis videantur: sic Prædicatoris vita femper in alto debet fixa permanere, ut more narium difcernat fectores vitiorum odoresque virtutum, incensus malignorum spirituum longe prospiciat, & commissa fibi animas per luam prudentiam cautas reddat. Esse ergo

<sup>\*</sup> Paftoralis 3. parte admen. 33. Lib. 31. Moral. cap. 27. post medium. Item bom. 11. In Exechielem post inition.

fipeculatoris vita & alta debet semper & circumspecta, Neque hoc speculatori sufficit ut alte vivat, nisi & alte loquendo ad alta auditores suos pertrahat: eorumque mentes ad amorem cælestis patriæ loquendo succendat. Ne enim terrenarum rerum amori succumbat, alta sit: me occulti hostis jaculis seriatur, ex omni latere sit cir-

comfpecta.

Verf. 12. Mane surgamus ad vineas, videamus si vinea Roruit, si flores fructus parturiunt. Florent b quippe vinez, cum mentes fidelium bona opera proponunt : sed fructus non parturiunt, si ab eo quod proposuerunt, aliquibus victi erroribus infirmantur. Non ergo intuendum est si vineze floreant, sed si flores ad partum fructuum convalescant: quia mirum non est fi quis bond inchoët, sed valde mirabile est, si intentione recta in bono opere perduret. Unde fit plerumque, ut si in bono opere recta intentio non tenetur, etiam infum hoc opus bonum quod creditur, amittatur. Penfandum namque nobis est, qualiter vinea in primo flore læditur. Si florentem vineam per inæqualitatem aëris immoderatum frigus attigerit, protinus ab omni humore viriditatis arefacit. Et sunt e nonnulli qui post perversa itinera. fanctas vias sectari appetunt: sed priusquam in eis ut diximus, defideria bona roborentur, quædam illos præsentis sæculi prosperitas accipit. Quæ eos rebus exterioribus implicat, & eorum mentem dum calorem intimi amoris retrahit, quasi ex frigore extinguit: & quidquid in eis de virtutum flore apparere videbatur, interficit. In terrenis quippe actibus valde frigescit animus. fi necdum fuerit per intima dona folidatus. Unde necesse est ut loca majora vel exteriora opera quæ sint humanis necessitatibus profutura, illi suscipiant excerçenda; qui hæc dijudicare atque sub semetipsis premere ex intimå

a Hom. 11. In Ezechielem, paulò ante praditta. b Lib. 12. Moral cap. 24. C Ibidem, paulò antea.

timà virtute noverint. Nam cum infirmus quisque, vel ad locum regiminis vel ad exteriora agenda retrahitur: quo quali extra se ducitur, eradicatur. Quia & arbor quæ radices in altum priùs non mittit, citiùs ventorum impetu sternitur, si se ad altum verticis extollit: eoque citius ad ima corruit, quo altius in aore fine radicibus excrevit. Nonnunquam verò florentem vineam non frigus, sed æstus arefacit, cùmque immoderato calore tangitur, discusso flore botrus tabescit. Et plerumque contingit ut hi qui ad bona opera rectà intentione non veniunt, cum placere se hominibus vident, ad exercenda hæc eadem opera, vehementiùs accendantur: humanis placitura oculis agere anxie studeant, & quasi in sancto studio fervescant. Quid itaque istos, nisi in flore æstus contigit, quos humanælaudis appetitio, à fructu alienos fecit? sed sciendum est quod hæc semper eis eveniunt, qui Deum puro ac simplici studio non sequuntur.

Caput Octavum.

Vers. 5. Qua est ista qua ascendit de deserto, delitiis asseuras? Nimirum a sancta Ecclesia nisi verborum Dei delitiis afflueret, de deserto vitæ præsentis ascendere ad superiora non posset. Delitiis ergo affluit & ascendit, quia dum mysticis intelligentiis pascitur, ad superna quotidie contemplanda sublimatur. Delitiis affluere, est in amore Omnipotentis Scripturæ sacræ delitiis satiari, in cujus nimirum verbis tot delitias invenimus, quot ad prosectum nostrum intelligentiæ diversitates accipimus. Ut modò nuda nos pascat historia, modò sub textu litteræ velata medullitàs nos resiciat moralis allegoria, modò ad altiora suspendat contemplatio, in præsentis vitæ tenebris jam de lumine æternitatis intermicans. Et sciendum quòd quisquis delitiis affluit, in

quadam sui parte resolvitur, atque à laboris studio quasi ex lassitudine relaxatur: quia nimirum anima cum interius delitiis abundare cæperit, terrenis jam operibus
incubare minimè consentit. Sed amore Conditoris capta
est, & suà captivitate jam libera, ad contemplandam
ejus claritatem desiciendo suspirat, & quasi lassescendo
convalescit: quia dum fordida onera portare jam non
valet, ad illum per quietem properat, quem intus amat.
Hinc etiam Psalmista ait, b Et nox illuminatio mea in dolitiiu mois: quia dum per intellectum mysticum studiosa
mens resicitur, jam in eà vitæ præsentis obscuritas sulgore diei subsequentis illuminatur. Ut etiam in hujus
corruptionis caligine, in intellectum illius vis suturi luminis erumpat: & verborum delitiis pasta prægustando

discat, quid de pabulo veritatis esuriat.

Qua est ista qua ascendit, dealbata? Quid e sancta Ecclesia cælestem vitam naturaliter non habet, sed superyeniente Spiritu, pulchritudine donorum componitur: non alba, sed dealbata, sponsi voce memoratur. Unde etiam cum hæretici in Ecclesia superbientes increparentur, fideles quique veraciter humiles, tincturæ mundissimæ nominati sunt. Cum à beato Job dicitur, d neo tindura mundissima componentur: Tinduræ mundissimæ vocantur, hi qui veraciter sunt humiles & veraciter sancti, qui sciunt quidem quia ex semetipsis virtutum fpeciem non habent, fed hanc ex dono gratiæ supervenientis tenent; tincti enim non essent, si sanctitatem naturaliter habuissent. Sed mundissimæ tincturæ sunt. quia humiliter custodiunt supervenientem in se virtutum gratiam, quam acceperunt Tincturæ mundislimæ recte nominantur, hi qui priùs per prava opera fædi fuerant, superveniente tamen Spiritu, nitore gratiz. vestiuntur; Ut longe aliud appareant esse, quam erant. Unde

b Pfalm. 138. 11. c Lib. 18. Meral, cap. 27. in fine, d fob, 28. 19.

Unde etiam baptisma, id est tinctio dicitur, ipfa nostra in aquam descensio. Tingimur quippe, & qui priùs Indecori eramus deformitate vitiorum, acceptà fide

reddimur pulchri gratià & ornamento virtutum.

Verl. 6. Pone me ut signaculum super cor tuum. Solet Scriptura facra pro fide appellare lignaculum, nam filius junior qui consumptà l'ubstantià ad patrem rediit, in munere annulum accepit. Gentilis enim populus qui immortalitate perdità ad Deum pœnitendo revertitur, per fidei fignaculum munitur. Idcirco autem fignaculum rebus ponitur, ne qua diripientium præsumptione temerentur. Sponfus ergo qui hic Ecclesiæ loquitur, in cor fignaculum ponit, quando fidei eius mysterium in custodià nostræ cogitationis imprimitur: ut ille insidelis fervus nimirum noster adversarius, cum signata fide corda confiderat, tentando ea irrumpere non præfu-

Ibidem Fortis est set mors, dilectio. Fortitudo fcharitatis vera fanctæ Ecclefiæ voce laudatur. & virtuti mortis dilectio comparatur: quia videlicet ficut mors corpus interimit, sic ab amore rerum corporalium & à dilectione mundi mentem quam semel caperit, aterna vitæ charitas funditus occidit. Nam quem perfecte absorbuerit, ad terrena foris desideria velut insensibilem reddit, & tantò huic violentiès in authoritatem erigit, quanto & infensibilem contra terrores reddit. Quisquis enim in solo æternitatis desiderio figitur, nec prosperitate attollitur, nec adversitate quassatur: dum nihil habet in mundo quod appetat, nihil est de mundo quod pertimescat. An non Paulus igne hujus dilectionis ardebat, qui dicebat: h Gertue sum enim quia neque mers, neque vita neque Angeli neque Principatus; neque instantia, meque futura; neque fortitudo, neque altitudo, neque profint

e Lib. 29. Meral, cap. 4. f Lib. 10. Moralism cap. g aliquanto anteà. h Rom. 8. 38.

fundum, noque creatura also peterit nes separare à charitate

Dei, que est in Christo Jesu Domme nostro.

Vers. 8. Soror noftra parvula eft, & utera non batet. Sicut i uniuscujusque hominis, sie sanctæ Ecclesiæ ætan describitur. Parvula quippe tune erat, cùm à nativitate recens, verbum prædicare non poterat: quia nimirum priusquam proficeret per incrementa virtutis. Infirmis quibusdam auditoribus præbere non potuit ubera prædicationis. Adulta verò Ecclesia dicitur, quando verbo Dei copulata, Spiritu Sancto repleta, per prædicationis mysterium in filiorum conceptione scetatur, & quos

exhortando parturit, convertendo parit.

Vers. 13. Qua habitae in hortis, amici auscultant, suc me audire vocem tuam. Ecclesia a quippe cui hæc sponsi colloquio dicuntur, in hortis habitat, quæ ad viriditatem intimam exculta, plantaria virtutum servat. In hortis est sancta Ecclesia , in hortis unaquæque anima habitat, quæ jam viriditate spei & bonorum operum fertilitate repleta est. Sicca quippe species hujus sæculi. quia omnia quæ hie amantur, cum festinatione marcescunt. Et Petrus Apostolus nos festinare admonet dicens, I'In hareditatem incorruptibilem & incontaminatam & immarcessibilem. Quæ ergo jam in hortis habitat, oportet ut sponsum suum vocem suam audire faciat : id est in tantum bonum prædicationis emittat, in quâ ille delectetur quem desiderat. Quam videlicet vocem sponsus audire desiderat, quia ad prædicationem ejus per electorum suorum animas anhelat. Quia Amici auscultant, videlicet omnes electi, qui ut ad cælestem patriam reviviscant, verbum vitæ ab eå, verbum prædicationis illius audire desiderant. Quisquis igitur in lanca Ecclefià videndo spiritualia proficit, oportet ut hæc loquendo, etiam aliis propinet. Videt quippe ut annuntiet; gui

i Lib. 19. Moral. cap. 9. k Pastoralis parte 3. admon. 36. l 1 Petri. 1 4. qui in se prosect, etiam prædicando de prosectu proximi curam gerit. Unde & alibi scriptum est: m Qui audit, dicat, Veni. Cui enim jam vox vocantis Dei efficitur in corde, necesse est ut proximo per prædicationis officium erumpat in voce; & ideirco alium vocet, quia

iam iple vocatus est.

Vers. 14. Fuge dileste mi, fuge. Fugit u nos, diximus, quoties menti nostræ id quod reminisci volumus, non occurrit: fugit nos, dicimus, quando id quod volumus, memorià non tenemus. Sancta ergo Ecclesia postquam mortem ac resurrectionem Domini ascensionemque descripsit, clamat ei prophetico plena spiritu: fuge dilecte mi, fuge. Ac si diceret, Tu qui ex carne comprehensibilis factus es, ex Divinitate tua intelligentiam nostri sensus excede, & in teipso nobis incomprehensibilis permane. Unde o recte per Psalmistam dicitur: Caligo sub pedibus ejus, & ascendit super Cherubine & volavit, volavit super pennas ventorum. E posuit tenebras latibulum suum. Caligo est namque ei sub nedibus, quia non eà claritate ab interioribus cernitur, quà in superioribus dominatur. Ascendit enim super Cherubim & volavit: Cherubim quippe plenitudo scientiæ dicitur. Proinde super plenitudinem scientiæ ascendisse perhibetur & volasse, quia majestatis ejus celsitudinem scientia nulla comprehendit. Volavit igitur, quia longe in altum ab intellectu nostro se rapuit ; Volavit super pennas ventorum, quia scientiam transcendit animarum. Et posuit tonebrae latibulum suum, quia dum caligine mentis nostræ obscuramur, per ignorantiam nostram nobis absconditur, ne à nobis modò in æternâ & intima claritate videatur. Majestatis suæ notentiam mortalibus abscondit. nec à nobis in hac vità Regni ejus gloria quanta intrinsecus habetur, agnoscitur: & sicut est illa cælestis Regni gloria

m Apoc. 22.17. n Lib. 17. Moralium cap. 15.

gloria non videtur. unde P Fratres carissimi oportetiut illuc sequamur Dominum corde, ubi eum corpore ascendiffe credimus. Defideria terrena fugiamus, nihil jam nos delectet in infimis qui Patrem habemus in cælis. Et hoc nobis est magnopere perpendendum, quia is qui placidus ascendit, terribilis redibit: & quicquid nobis cum mansuetudine præcepit, hoc à nobis cum districtione exiget. Nemo ergo indulta pænitentiæ tempora parvipendat, nemo curam fui dum valet agere, negligat: quia Redemptor noster tantò tunc in judicium distriction veniet, quantò nobis ante judicium magnam patientiam prærogavit. Hæc itaque nobiscum Fratres agite, hac in mente fedulà cogitatione versate: quamvis adhuc rivum perturbationibus animus fluctuet, jam tamen spei nostræ anchoram in æternå patriå figite, intentionem mentis in verà luce solidate. Ecce ad cælum ascendisse credimus Dominum, hoc ergo servemus in meditatione quod credimus: etsi adhuc hic tenemur infirmitate corporis, sequamur tamen eum passibus amoris. Non autem deserit desiderium nostrum ipse qui dedit, Jesus Christus Dominus noster, qui vivit & regnat cum Patre in unitate Spiritus Sancti Deus per omnia l'acula faculorum Amen.

EXPLICIT.

.

· 1

# GUALTHERI de CASTELLIONE

Tornacensium Canonicorum Præpositi

OPUSCULUM.



Gualtherus de Castellione Torn. Canon. Przpos.

#### GUALTHERI de CASTELLIONE

Tornacensium Canonicorum Præpositi

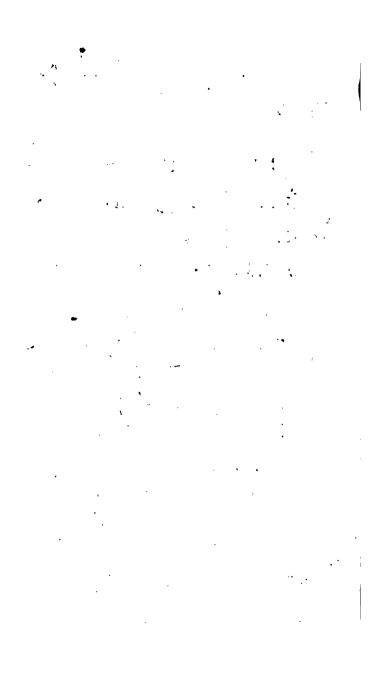
# LIBELLI TRES CONTRA JUDÆOS

in Dialogi formam conscripti

Ex MS. Codice Abbatiæ S. Evodii de Branâ.



LUGDUNI BATAVORUM,
Ex Officina PETRI vander MEERSCHE,
M. DC. XCH.



# COMPENDIUM VITÆ

# DOMINI GUALTHERI DE CASTELLIONE

Tornacenfium Canonicorum PRÆPOSITI.

ualtherus de Caftellione dictus ex Infulis urbe oriundus, unde ejus istud legitur distichon

Insula mo genuit, rapuit Gastellio nomen : Perstrepuit modulu, Gallia tota meu.

,, Scripsit Gesta Alexandri Magni ele,, ganti metro, qui liber Scholis Grammaticorum tantæ
,, dignitatis est hodie, ut pro ipso veterum Poëtarum
,, lectio negligatur. Hæc Henricus Gandavensis, in libro
Do scriptoribus Ecclesiasticis cap. 20. pag. 163. Bibliotheca
Ecclesiastica Auberti Miræi. Clarebat hic Gualtherus anno circiter 1160. qui ad annum 1200. vixit atque ultrà
etiam. Extant autem Libri decem Alexandreidos, sive
de Gossu Alexandri Magni à Gualthero Cassellionensi
Carmine herosco nec (pro sæculo) inselici, ad Guillelmum Rhemensem Archiepiscopum Albarum manuum
dictum, conscripti: qui olim Argentorati anno 1531. Ingossa Galliarum Bibliotheca Codd. 5644. 5645. Opon

rum Prologue gratione folata incipit, Merit eratufitati &c. Liberautem primus . Primus Ariftotelis imbutus nectare sacro &c. Iidemque sapius in aliis Bibliothecis Victorina, Colbertina, Sangermanenfi Codd. 536. & 537. optimæ notæ. Sicut autem Gualtherus carmine veluit. Ita Rithmis quoque, metrorum lege neglectà, incubuit: quos tune temporis adprobaret nullus. Ejusdem igitus varia hujus Tpeciei Opufcula in Regia Galliæ Bibliotheca Cod. 5333. Nempe Gualtheri de Infula Opusculum Rithmicum de statibus mundi incipiens, Missus in vincane &c. fol. 46. Eiusdem similia Opuscula super statibus Ecclesiasticarum Personarum, Multiformis bominum fraus &c. fol. 46. Contra Ecclesiasticos Pralatos, Fallax est &c. 37. Contra Ecclesiasticos juxta visionem Apocalypsis, Atauro torrida &c. 37. Quod Papa sit Summus, & Imperator sub ipso. Totus hujus temporis or do &c. 40. Contra statum Ecclesia depravatum, Helyconis rivulo &c.41. De adventu Antichristi, Dum contemplor &c. 41. Domino Papæ, Tanto viro locuturi &c. 42. Scholaribus bonis in teditu suo à curia Romana, Membre cohareant &c. 42. Rithmica paraphrasis in Psalmum miserere, Dum Gualtherus agretaret &c. fol. 44. Quibus non modicam bilem in Ecclefiasticos sui temporis, evomere legitur.

Floruit ille annum circa 1160. ac notissimus suisse legitur Henrico II. Anglorum Regi, quem, in gratiam S. Thomae Cantuariensis Archiepiscopi in Gallia exulis, accedere haud voluit, à multis etiam Clarissimis hujus seculi viris exoratus. Ita ejuscem meminit Joannes Sarezberiensis Epist. 134. ad Joannem Gausridum de S. Edmundo, innuens à se rogatum Gualtherum, ut Regem Anglize pro Thoma Cantuariensi adiret: Sollicitavoram anteà super hoc virum optimism, & sui meritis mihi reverendum M. Gualtherum de Insula, & per ipsum alias Patres, quotum sides mihi videbatur ofe sincerier. Et in sine, Audio M. Gualtherum juramento artieri, ut neque litteras neque nuntios recipiat englantum, Idem Epitola 149 Vorum. M.

M. Guddborum de Insulumist in Angliam cum literis à colloquio Chinonensi, us Insulumes super salla appellations pram munires, & portae transitus succest diligentum observari, & Glerum ab obediendo suspenderes: cum tamen sulta sit appellatio, & Archiopiscopus facile possis inveniri. Nec dubito, quin praditio Gualthero machinatio ista displueat, cum omnibus qua prostruntur adversus Ecclosiam Dei, quo-

niam Dominum timet.

Scripfit denique Gualtherus Tractatum contra Judatos, Libellis tribus distinctum, quem hic damus. Tractatus iste compositus est in forma Dialogi inter Gualtherum Tornacensem, & Balduinum Valentianensem, Sands Evodii Branensis Canonicum, unde nihil mirum quod inter MSS. Codices ejusdem Abbatize inventus sit, ip! forsitan Autographus, mixtus inter varios Tractatus contra Judæos diversorum authorum; Petri nimirum Blesensis, Guiberti Abbatis de Novigento, Gilberti Abbatis Westmonasteriensis in Anglia, & Petri Alfonsi. Ac primà quidem fronte utriusque Gualtheri Tornacensis & Balduini Valentianensis opus apparet, sed proprium Gualtheri tamen, cuivis vel modicum legenti; cum ibi Magistri munus & docentis primus Gualtherus habeat, secundus Balduinus interrogantis tantum atque discipuli. De duobus Gualtheris Tornacenfibus ex oppido Infulano oriundis post Henricum Gandavensem, agit Labbeus in Bibliotheca Chronologica Scriptorum Ecclesiasticorum ad finem fæculi x11. his verbis: Waltheros duos memorat Henricus Gandavensis insulis oppido Flandria oriundos, unum Magalonensem Episcopum cui tribuit expositionem Psalterii, quod si verum est, obiisse dicendus est anno circiter 1128. Alterum de Castellione cognominatum, qui Alexandri Magni gesta metro scripsit ad Guillelmum Card. Archiepiscopum Rhemensem, qui anno demum 1201. obiit. Hujus author Operis amborum ultimus est, nam in Prologo ait se Insulis oriundum, & Libello 3. agit de oppido Castellionia, ubi sæpius commorabatur, & unde cognomen ei ad-

#### COMPENDIUM VITA

adhafit. Convenit operi annus circiter 1190. cum Libele lo 3. citet ad se datam epistolam quamdam à Petro Cantore Parilienli, quem Chronicon Longipontis vult mortuum anno 1107. die 12. Septembris. Obiit hic Gualtherus anno 1201, juxta Labbeum loco citato, & alios eum secutos. Hac de Authore hujus Dialogi, cujus cum laude memenit Casar Egassius du Boulais saculo 4. Historia Universitates Parisiensis in Catalogo Illustrium Academicorum hujus Sæculi, pag. 740. & 74. Ubi egregiè animadvertit, dum utrumque Gualtherum Insulanum non confundit: imò cautè distinguit, alterum nempè Magalonensem factum circa annum 1110. Episcopum, & hunc ultimum qui anno 1201 mortuus esse legitur. Ego iple in Supplemento Bellarmini De Scriptoribus Ecclesiasticie ad annum 1190. pag. 467. & in Indice Alphabetico, Verbo Gualtherus de Castellione, ubi caute à quatuor aut quinque aliis eiusdem nominis & temporis, distinguitur. Rithmos autem hic tacuimus, quòd hi minus hujus fæculi genio placeant. Qui voluerit, ipsam Galliarum Regis Bibliothecam, Cod. MS. citato accedere potest: ubi tacillime transcribenda conceduntur.

ţ

### TRACTATUS SIVE DIALOGUS

# MAGISTRI GUALTHERI TORNACENSIS

# CONTRA JUDÆOS.

PROLOGUS.

um triplicem primæ perditionis causam fuisse constiterit, avaritiam scilicet zone so gulam; ab his tribus tota posterorum series, utpote corrupto semine, peccandi sumpsit exordium. Ita ut ab eis tanquam efficientibus causis, totius humanæ fragilitatis occasio, velut origi-

naliter propagata prodierit: ac more limphæ semper ad declivia tendentis, permissi ei libere arbitrii fræno, ad hoc nostræ captivitatis calamitas devenit, ut homo ad cujus imaginem sactus sit, non recordans; idolorum culturæ se subderet, & quod sactum suerant & non eum qui secerat, adoraret. Quocirca Divium arbiter proborum merita ponderans, atque reproborum culpas examinans; inundante aquarum diluvio, quod perdendum erat perdidit: servatoque boni chirurgi tenore mortuam caraem, ne pars sincera traheretur recidit, & quod vivum erat reservavit. Labente autem multo temporum curriculo, quamplurimi pristinæ iniquitatis adipem sapientes ineveteratà jam malitià apostasiæ periculum incurrerunt; pauci verò in cultu unius Dei permanserunt. Ex quibus Patriarchæ & Patriarcharum silii radix sancta, populus efec-

#### GUALTHERUS DE CASTELLIONE

electus prodierunt, quibus data est lex ad tempus: donec veniret Sanctus Sanctorum, qui utraque unum faciens, & protoplalmatis delictum absolveret, & Regni cælestis introitum credentibus aperiret. Cujus misericertita particeps Ecclesia, sponfum ad generales nunthas venturum expectat: Synagoga verð ádhtit verarnien ante oculos habens, ut Britones arcturum, primum ipfius prestolatur adventum. Unde procacem Judzorum duritiam & pervicacem eorum obstinationem vehementer admiret, qui nescio que Dei occulto judicio, in veteri fuà perfidià adeo pertinaces funt: ut si quis infidelitatem ab eis quâdam quasi furcà repelleret : iram tamen usque incurreret, ac fi eordin inseparabilem accidens infidelitas alibi sedem non inveniret. O igitur mira dispensatio Conditoris! O diffrieta ultio judies, qui fic tabernacusum reppulit; se Istael primogenitum suum exclusit: qui sic quos adificaverat destruxit, sic quos plantaverat evellit. Oui nimirum novæ gratiæ veritati non folum non adquieleunt, verumetiam quali planetæ retrogradi, firmaittento fidei hostra obviare conantur, & Christicolis objectà ex Pentafeuco authoritate controversantur. Super quo corum imperitize consulentes. Ego Gualtherus Torriacenfis diocceleos, oppido quod Infula dicitur oriundus, & Buldulius Valentianenfis, Ecclesiæ Branenfis Cafionicus libellum in Judaos sub Dialogo scripsimus, in quo scilicet ex Prophetarum libris, compilatis quibusdant floribus, diversa desensionum genera texuitus, quibus linguam falfiloquam refrænamus. Com enim nihil aliud fere Prophetarum oracula, quam adventum Christi, passionem, resurrectionem categorizent: quia tamen aliqui minus liquide & ænigmatice quodammodo loquuntur: ex eis quadam apertillima vaticinia collegifinus, quibus etsi velit illa subjugalis azina, contraire non possit. Bald. Sed priusquam litteræ vacemus, ea inquibus à hobis diffonat, per capitula distinguamus. Galt. Placet qued dieis, & illud quidem prius ponendum cenfeo.

feet, thou the Messiant mondant venille: Se clim venerit, non de Virgine, sed de corruptà nasciturum assevefant. b. Ita est inquath, ipfum quoque non Doum, sed burum hominem fore confirmant; hec passurum necres Purtecturum aftruum. Preterea memini me cum quodam. continue advertim me refponfalem & advocatum , nudius tertius disceptaffe : & ad hoe eath coegifie at duos fore Meffias, unum iam vetiffle, alterum venturum effe fateretur. G. Papæ? Quod novim irrifionis genus? Simile est boc ei quod afferitur, peccatum scilicet transgressoris Adæ posteris suts nihil mali intulifie, præter moriendi occasionem : & quod nulli ob hune reatum ad inferos descenderint, præcipue de Judaismo ubi damnandi. B. Hoc & adjunge prædiæis, quòd se solos populum Dei gloriantur esse, vocationem Gentium excludentes. G. Immò & reprobationem corum, & si quæ meæ suggesseris parvitati, styli officio designabo. B. Et ego in quibusdam personam Judæorum gerens, quæ opponi posse video, objiciam. G. Sapienter inquam locutus es, sed nunc quod instat agamus, & prius Ifaiæ revoluamus oracula, qui cæteris evidentius Christi præticavit adventum.

## Incipit Dialogi Libellus primus.

Jaias in exordio libri sui & Judzorum obccecationem, & Gentium illuminationem patenter infinuat, ait enim i a Filios enutrivi & exaltaw, ipsi autem spreverunt me. Sed quia hoc tam de Gentibus quam de Judzis intelligi potest, audi quod sequitur: b Cognovit bos possessimi sum graseppe domini sui, Israel autem non me cognovit & populus meus non intellexit. B. In his qua objicere possunt non video, procede ergo. G. Holocausta quoque eorum quia

a Isaime cap. 1. vorsu, 2. b Ibid. V. 3.

#### GUALTHERUS DE CASTELLIONE

quia non placita funt Deo, ipse ostendit ubi dicitur e Quo mibi multitudinem villimarum neftrarum dicit Dominus? plenus sum. Et quibusdam interpositis que ad ritum facrificiorum pertinent, subjungit: d No afferatio ultra [acrificium frustra, Incensum abominatio est mibi, neomeniam & labbathum & alias festivitates non foram. Iniqui sunt cortue veftri, calendas veftras & solemnitates veftrae odivit anima mea. Falta sunt mihi meleka, laboravi suftinens. Cum extenderitis mansu weltrac, overtam oculos moos à vobis : & cum multiplicaveritu erationem, non exaudiam. B. In his omnibus ut video nihil aliud, quam eorum repulsa intelligi potest. G.Et paulo post, reprobationem corum evidenter înfinuat, ubi ait: • Projecisti Domine populum tuum, domum Jacob. Et post pauca ad conversionem Gentium se transfert dicens, f Elevahitur Dominus solus in die illa, & idola penitus conterentur. B. Quomodò per hæc Messiam venisse arguas non video, cum nos quoque & Crucifixos & imagines Sanctorum quæ ipli idola dicunt, habeamus. G: Nullus Balduine jam superest locus hujusmodi oppositioni: si sequentia diligenter intendas, ait enim idem de codem : 8 In die illa projiciet home idela argenti sui & simulacra suri sui que fecerat, ut adoraret talpas & vespertiliones. Non enim in toto orbe terrarum Gens est adeo expers rationis, quæ se non incurvet sub jugo unius Creatoris: nulla est que idola Deos esse confirmet, nulla est quæ talpas & vespertiliones adoret. B. Ita est inquam. G. Ouid igitur habent, ut præ allis de unius Dei cultura glorientur? Imò habent, ut infœlices dicantur. Scripfit enim Isaias in persona Domini loquentis, h Popule menu qui beatum te dicunt, ipsi te decipuint. B. Quæso te si in totà Veteris Instrumenti pagina reperis, quod eos ut in Deitate Trinitatem recipiant arguere possit, edisseras. G. Multa equidem, sed priùs de cæteris utpote de facilibus

... c lbid v. 11. d lbid. v. 13. e Cap. 2. v. 6. f lbid. v. 17. g lbid. v. 20. h Cap. 3. v. 12.

ì

1

•

,

ı

expediti, in fine hujus Operis, quasi de terrenis ad cæn lestia gradientes, de Trinitate Unitatis prolixiùs disseremus: nunc autem propolitum exequamur. Sequitur, i Excece cor populi bujus, & sures ejus aggrava, & oculto ejus claude: ne forte nideant oculie, & auribus suis audians, & corde suo intelligant, & convertantur & sanem cos. Aggravatum est quippe cor eorum, & oculi cordis clausi. cùm Christum nondum venisse, & quòd de corruptà nasciturus fit, mentiuntur, Ifaia & dicente : Ecce Virgo concipiet in utero & pariet filium, & vocabitur nomen ejus Emasuel. Aliter se habere in Hebræo dicunt. Ubi enim nos Virgo legimus, ibi dicunt se habere hanc dictionem Alma, cui æquipollet latine Puella: ut Alma fignificet in sexu ætatem, non pudoris integritatem. Prædictum itaque sic versiculum legunt, Hinnes balma baara vatielezebeir: acsi Latine diceretur, Ecce puella concipiet, O Mira miserorum versutia! Cum bona quæ habent, non folum non credunt: sed ne credant, legendo pervertunt. Quam perversionem ex facili potes advertere, si præcedentia velis intelligere. Ait enim, 1 Pete tibi fignum à Domino Deo tuo in profundum inferni, sive in excel-Sure Supra. Et post pusillum : m Et propter hoc dabit Dominus ipse vobis signum, Ecce virgo concipiet & pariet filium. O Legis prævaricatores, O duræ cervicis rebelles, O increduli! Quod fignum vobis oftendit, si puella concipit? Quod prodigium demonstraret, si adolescentula parturiret, quod fieri quotidie videmus? Verè repulsa es Judæa prævaricatrix, à Domino. Sequitur enim. P Expectabo Dominum qui abscondit faciem suam à domo Jacob. Ab eo enim quem Deus non diligit, faciem suam abscondit. Quid autem de Gentium illuminatione & Christi nativitate ac Divinitate senserit, audivimus. Ait, Gentium populus qui ambulabat in tenebris, vidit lucem

i Cap. 6. v. 10. k Cap. 7. v. 14. 1 Ibid. v. 11. m Ibid. v. 14. n Cap. 8. v. 17. o Cap. 9. v. z.

marnam: habitantibus in regione umbra mortis ( lin orta eff tis. Unde hoc contingat tanquam exponens, subjungit: P Parvulus onim natus est nobis, & fiicus datus est nobis, & vocabitur nomen ejus admirabilis, consiliarius, Dans fortis. pater futuri faculi, princeps pacis. Quid tibi videtur Balduine, eritne Deus Messias cum venerit? B. Imd & Deus est, & jam venit, & eum secundo venturum expectamus. G. Ita est inquam, & qui hoc non credunt, merito dispergentur. Unde sequitur, 9 Disperdet Dominus ab Ifraci caput & caudam, Qui verò Christum plenum Spiritu fancto fuiffe negant, audiant quid sequitur, s Egredietur virga de radice Tesse & flos de radice ejus ascendet, & requiescet super eum spiritus Domini &c. Itemque f In die illa crit radix Jesse. Qui stat in signum populorum, ipsum Gentes deprecabuntur, & erit sepulchrum ejus gloriosum. Cujus enim sepulchrum adeo famosum, cujus pyramis adeò gloriola, ut nostri Redemptoris sepultura? B. Nullius Inquam. G. Sequitur. e Emitte squam Domine dominatotem terre de petra deserti, ad montem filia Sion. B. Quis est hic Agnus, qui de petrà deserti promittitur emittendus? G. Quis alius Agni nomine censetur, quam Agnus noster immaculatus, qui pro nobis mortem subtit, qui in Ægyptum à matre delatus, ad montem filiæ Sion crucifigendus ascendit? de quo & subditur, a In die illa inclinabitur homo ad factorem Jums, & oculi ejus ad fantium Israel respicient : & non inclinabitur ad altaria, qua secerunt manus ejus. Iterum, \* Ecce Dominus ascondet super nubone levem & ingredictur Agyptum, & commovebuntur simulacra Exypti à facie ejus. Iterum ait, y Eccu exo mittant in fundamentum Sion lapidom, lapidem probatum, angularem , pretiosum , in fundamento fundatum : qui crediderit, non festinet. Et post pauca: 2 Et delebitur sudus vestrum

p lbid. v. 6. q lbid v. 14. r Cap. 11. v. 1. f lbid. v. 10. t Cap. 16. v. 1. u Cap. 17. v. 7. x Cap. 19. v. 1. y Cap. 28. v. 16. z lbid. v. 18.

ein morte, & pallum vestrum eum inferne non stabit : & Subjicit, & Ut fagiat opus alienum, opus ejus. B. Hæg Orania aliquantulum obscure sonant, & tamen ut reor objicienda funt eis. G. Vera inquam reris. Sed audi quod Seguitor: VIn die ille cantabitur canticum istud in terra Tuda, Urbs fortitudinis nostra Sion Soluator, ponetny in eâ myrus & antemurale. Aperete portas, & ingrediatur Gene jufta custodiens veritatem, & vetus error abiit. B. Ecce nunc palam loquitur. G. Attende sequentia. Ait, & Deux ipse venict, & saluabit nos: tunc aperientur oculi ceccorunt, & aures surdorum patebunt. Hæc enim jam facta & quotidia fieri videmus. Chim enim Ecclesia de Gentibus, veritatem Euangelii oculo cordis intuita, Apostolice prædicationi auditum credendo præbuerit : quæ priùs cæca erat, quid aliud quam visum auditumque recepit? Quamvis prædicta quoque ad miracula Salvatoris referri pollint: veniens enim in carne Redemptor noster. furdis auditum & cœcis vifum reddidit, & quod majus est, mortuos suscitavit. B. Nihil verius. G. Nuncerrorem corum quo dicitur, transferessionem protoplasmatis nulli poenam intulisse infernalem, persequentes refellamus. Esaias enim dait, Ego dizi in dimidio diorum meorum, vadam ad portas inferi. B. Heu mileri, qu'am bonum nobis effet, si vestræ opinioni veritas affentiret: si nemo nostrum ad inferos declinaret. G. Sequitur, e  $D_{c-}$ di spiritum meum super eum. Judicium Gentibus proferet. non elamabit neque accipiet personan, neque audietus foris wox sius. Et polt pauca, fin verstate educet judicium Non orit triftis neque turbulentus, donec ponat in torrà judicium: & legen ejus, enfula expettabunt. Et Iterum, & Seryapi te & dedite in fedus populi, in lucum Gontium, ut aperires oculos vecorum, & educeres de conclusione vinctum, de domo car-

a lbid.v. ex. b Cap. 26.v. v. c Cap. 35.v. 5, 4 Cap. 38.v. 10. c Cap. 42.v. 2, f lbid.v. 3, g lbid.v. 6.

#### GUALTHERUS DE CASTELLIONE

ceru stedentem in tenebru. B. Hæc omnia fere superius expolita sunt. G. Procedamus ergo. h Qua prima fuerunt, acce venerunt! nova quoque ego adjicio, antequam oriantur, audita vobis faciam. Cantate Domino canticum novum . laus eius ab extremis terra. Et post pusillum, i Ducam cacos in viam quam nescierant, in semitas quas ignoraverunt, ambulare cos faciam. Et exponens subdit, k Quis cecus, nife serviu mou : & surdus, nist ad quem nuntios mist? Rursafque post pauca ! Esce ese faciam nova. Et quæ nova facturus sit, quibusdam interpositis exponendo subjunxit: A Rorate cali desuper & nubes pluant justum, aperiatur ter-14 & germinet faluatorem. Tunc enim terra nostra germinavit, tunc fructum fuum dedit, cum caro factum Verhum Patris, uterum Virginis obumbratione Sancti Spiritus impregnavit. Verum quid de eo amplius dicat audiamus. 11 Ifte asperget Gentes multas. Super ipsum continebunt Reges os Suum, quia quibus non est annuntiatum, de co videbunt. Et quibuldam interpolitis de pallione Saluatoris evidenter adjungit, o Vere languores nostros ipse tulit, & dolores nostros ipse portavit, & nos putavimus cum quast leprosum & percussum à Deo & bumiliatum. Ipse autem vulnetatus est propter iniquitates nostras, attritus est propter sestera nostra. Disciplina pacis nostra super cum, & livore ejus sanati sumus. Omnes nos quasi oves erravimus, & unusquisque in viam suam declinavit, & Dominus posuit in eo iniquitates omnium nostrum. Oblatus est quia ipse voluit, & non aperuit os sum. Sicut ovis ad occisionem ducitur, & sicut aguus coram tendente se obmutescet, & non aperiet os suum. Multos enim legimus Prophetas subiisse martyrium, multos fuisse Reges in Israël interfectos; nulli tamen eorum attribui potest, quod dolores nostros portaverit, & quod propter scelera nostra attritus fuerit, nisi soli Regi Regum Deo

11 Ibid. v. 9. 1 Ibid. v. 16. k Isem. v. 19.
1 Cap. 43. v. 19. m Cap. 45. v. 8. n Cap. 52. v. 15.
0 Cap. 53. v. 4.

Déo & homini : de quo subditur, P De angustia & Judicio sublatus est, generationem ejus quis enarrabit? Ac si di" ceret, Namo. Iterum 9 Justificabit ipse justum servos meos multos, & iniquitates corum ipse portabit : ideo dispertiate ei plurimos, & fortium dividet spolia, pro eo quod tradiderit in morte animam suam, & cum steleratis reputatus est. Es ipse peccatum multorum tulit, & pro transgressoribus oravit ut non perirent. B. Hæc omnia adeò plena mihi videntur. quòd expositione non indigent. Galt. Quid planius eo quod ait, + Locum pedum meorum glorificato. Iterum, f Es Suges lac Gentium, Emamillas Regum lactabis. Et Iterum de passione Christi, Quis est iste qui venit de Edom tin His vestibus de Bosra? Iste formosus in stola sua, gradiens in multitudine fortitudinis sua. At ille quasi interrogatus respondet, u Ego qui loquor justitiam & propugnator sum ad Salvandum. Et subjicitur quasi vox interrogantis, Quare ergo rubrum est indumentum tuum, & vestimenta tua sicut calcantium in torculari? Et subjicit causam, Torcular caleavi solus, & de Gentibus non est vir mecum; talcavi eos in furore meo & conculcavi eos in irá med. Et aspersus est sanguis corum super ochimenta mea, & omnia indumenta mea inquinavi. Et quid super hoc facturus sit, ostendit dicens, Dies ultionis in corde mee, annus retributionis mea venit. Item de vocatione Gentium, y Quasierunt me qui auté nort interrogabant, invenerunt qui non quasierunt me. Rursumque, Ad Gentem que non invocavit nomen meum, expandi manus meas totà die, ad populum incredulum. Item de eadem, z Et ponam in eis fignum, & wittam ex eis qui salvati fuerint ad Gentes in mari, in Africa, in Lydia! tendentes sagittam in Italiam & Graciam, ad insulas longe, ad eos qui nou audierunt de me & non viderunt gloriam meam. Es annuntiabunt gloriam meam Gentibus, & adducent omnes fratres

p Nid. v. S. q Ibid. v. 12. r Cap. 60. v. 13. f Ibid. v. 16. t Cap. 63. v. 1. u Ibid. v. 1. 3. x Ibid. v. 4. y Cap. 65. v. 1. z Cap. 66. v. 19.

#### GUALTHERUS DE CASTE LLIONE

fratres neftres de cuntiis gentibus Domino. Hæc de Isaia pro posse nostro summatim expressimus, nunc ad Jeremiam Ryli vestigum convertamus. Jeremias qui antequam formaretur in utero ac de vulva exiret, sanctificatus est : Pas-Sionem Domini Salvatoris, vocationem quoque Gentum. & reprobationem Judaismi evidenter insinuat, ait aenim. Tu ergo noli crare pro populo hoc , non assumas pro cis laudem & orationom, & non obsistas mibi, quia non exaudiam te. Et alibi; b Milvus in cale cognovit tempus fuum, turtur & irundo & citonia cuftodierunt tempus adventus sui : populus autem non cognovit judicium Domini. Quemodò dicitis sapientes nos sumus, & lex Domini nobissum oft? Vore mendacium operatus est stylus mendan scribarum. Et post panca, e Derelinquam populum meum, & recedam eb eis. B. Hæcomnia nuda funt, & quod his objici poffit, non habeo. G. Sed quid apertius eo quod fub jungitur ? à Ecce ego in quit cibabo populum istum absinthio , & potum dabo eis aquam fellu , & dispergam cos in Gentibu quas non noverunt ipsi & Patres corum : & mittam post cos gladium , donge consumantur , dieit Dominus exercituum. Et amplius, e Inducam super eos mala, de quibus exire non poterunt; & clamabunt ad me & non exaudiam. Iterum idem de eodem , f Tu ergo noli orare pro populo hoc , & ne assumae pro co laudem & orationem, quia non exaudiam in tempore afflictionis corum. B. Suntne aliqua in his omnibus, quæ expositore indigeant? G. Nequaquam. B. Verum ad id quod de ortu novæ gratiæ dixerit, festinemus. G. Nihil hoc iplo carius amplector. Aitergo, & Ecce dies veniunt dicit Dominu, & feriam domui Ifrael & domui Juda fædu novum, non secundum pactum quod popigi cum Patribu vefiri in die qua apprehendi manum corum, ut educerem cos deterrà Ægipti; pallum quod irritum fecerunt, sed ego dominatus

a Jheremias. Cap. 7. v. 16. b Cap. 8. v. 7. c Cap. 9. v. 2. d lbid. v. 15. c Cap. 11. v. 11. f lbid. v. 14. g Cap. 31. v. 31.

natus sum corum, dicit Dominas. Sed hoc erit pactum, quad feriam cum domo Israel, post dies illos dicit Dominus. Daba legem in visceribus eorum, & in corde corum scribam cam: & ego ero eis in Deum & ipsi erunt mihi in populum. Et non docebit ultra vir proximum suum. & vir fratrem suum, dicent. Cognosce Dominum. Omnes enim cognoscent me à minimo usque ad maxivum, dicit Dominus. Et alibi, H Ecce dies veniun t dicit Dominus, & Suscitabo verbum bonum quod locutus sum ad Domum Juda. In diebus illis & in tempore illo germinare faciam David germen justitia, & faciet judicium & justitiam in terrà. & hoc est nomen quod vocabunt eum, Dominus justus noster. Non interibit de David vir qui sedeat super thronum domus Israel, & de Sacerdotibus & de Levitis non interibit vir à facie mea, qui offerat bolocaustomata & incendat sacrisicium & cadat victimas cuntiis diebus. Item de eodem. i Si irritum fieri potest pattum meum cum notte, ut non sit dies & non in tempore suo; & pallum meum irritunt esse poterit cum David servo meo, ut non sit ex co silius qui regnet in throno ejus, & ministri Sacordotes mei. B. Per hæc & fimilia probari posse videtur, aut de nobis hoc dictum fuille: aut iplos quod fallum est, etiam nunc & Regem . & Levitas & Sacerdotes offerentes holocausta & cedentes victimas, habere? 6. Ita est inquam, aliter enim Propheta mentitus fuisse videretur. Non inquam, Imò ipsi mendaces sunt & pseudodeicolæ de quibus sequitur. k Ecce ego juravi in nomine meo magno dicit Dominus, quia nequaquam ultrà nomen meum vocabitur ex ere omnis Fuder. Et post pauca, ! Ecce quos adificavi destruo, & quos plantavi ego evello. Rursusque, m Grex perditus factus est populus meus, pastores corum seduncrunt cos. Et post pusillum, n Omnes qui invenerunt, comederunt eas; & bostes corum dixerunt, Non peccavimus pro eo quod peccaverunt Domino decori justitia & expellationi patrum corum Domino, Quid autem

h Cap. 33. v. 14. i Ibid. v. 19. k Cap. 44. v. 26. l Cap. 45. v. 4. m Cap. 50. v. 6. n Ibid. v. 7.

autem in Threnis Jeremias de Passione Salvatoris, reprobatione quoque Synagogæ patenter innuerit, si placet cloquamur. B. Ita tamen ut ea quæ ex eis compilaverimus, oculo intelligentia subjecta clarescant. G. Imo & quædam figurate dicta scribere necessarium arbitror, ut unde grana fideles, inde fibi paleam tollant infideles Ouid est enim aliud sub persona destructæ Jerusalem pasfionem Christi attendere, quam sub palea granum invenire? Ait ergo, 00 vos omnes qui transitiu per viam, attendite & videte fi eft dolor similis ficut dolor meus! Item, P Torcular calcavit Dominus virgini filia Juda. Et de abjectione Judæorum 9 Repulit Dominus altare suum, maledizit santtificationi sue. Russus in persona Domini. r Factus sum in derisum populo meo. Item de Synagoga, Periit finis meus & spes mea à Domino. Ait etiam, Dabit percutienti se maxillam, saturabitur opprobriu. Sequiturque aperta corum reprobatio, ubi dicitur : f Denigrata est super carbones facies corum. Et post pauca, Non addet ultrà ut inhabitet in eu, facies Domini devisit eos, non addet ut respiciat cos. Hoc fiquidem satis nude dictum est, sed multo liquidius est quod subjungitur : " Spiritus oris nostri Christu Dominus captus est in peccatu nostris. De quo etiam Baruch Jeremiæ notarius tanquam hunc magistri sui verficulum exponens ait: \* Hic est Deus noster & non astimabitur alius ad illum. Hic adinvenit omnem viam disciplina & dedit illam Jacob puero suo, & Israel dilecto suo. Post boc vifu eft in terru & cum bominibu conversatu eft. Hæc de Jeremia pro modulo nostro diximus. Nunc ad Ezechielem y calamum vertamus, pauca tamen in Ezechiele quæ ænigmatibns involuta non funt, invenimus: quæ ideo prætermisimus, quia per hæc ad litteram Judæos posse redar-

o Threni cap. 1. v. 12. p Ibid.v. 15. q Cap. 2. v. 7. 1 Cap. 3. v. 14. Ibid. v. 18. & 30. f Cap. 4. v. 8.

t lbid. v. 16. u lbid. v. 20. x Baruch.cop. 3. v. 36. y Ezechid.

1

.

í

į.

i

redargui desperamus. Verum quie nude sonant, prosequamur. Ait, z Ecoe ego ad te, & ipse ego faciam in medio zui judicia in oculis Gentium, & faciam in te que non feci, & quibu similia ultrà non faciam. B. Quæratur igitur ab eis quæ funt hæc, quibus fimilia ultrà non faciet, vel fecit? G. Placet. Sequitur hoc quoque post pauca, a Conturbatio Super conturbationem veniet, & auditus Super auditum: & quarent de Propheta visionem, & lex peribit à saeerdote & consilium à senioribus. Iterum, b Et relinquam ex eis vires paucos à gladio & fame & pestilentia, ut narrent omnia sacula corum in Gentibus, ad quae ingredientur. Et post pauca, abjectionem eorum, & Gentium vocationers evidenter infinuat ubi dicit: c Et scient omnia ligna regionia, quia ego Dominus bumiliavi lignum sublime, & exaltavi ligsum bumile: & siccavi lignum viride & frondere lignum aridum feci, dicit Dominur. B. Quæso te, unde per hæc eos esse abjectos & Gentes exaltatas affirmes, edisser? G. Quid per lignum sublime & humiliatum, viride priès & modò arefactum, nisi Synagogæ repulsam intelligis? Que enim priùs sublimis & viridis fuit, nunc in infidelitate prostratà prorsus emarcuit: Et Gens quæ prius arida fuit, nunc in fide Christi exaltata virescit, de quâ etiam subjungitur, d Et ponam gloriam meam in Gentibus. Quæ autem in Ezechiele sequuntur, adeò obscura sunt: ut nec ipsi quidem ea ad litteram intelligant, nedum ad figuram. Hæc autem fidelibus mystice intellecta dulce sapiunt, & manna spirituale propinant. Unde à quodam Sapiente calesti nectare delibuta esse dictum est, palato fidei dulce sapit mel Dei. B. Ita est inquam, sed nunc si placetDantelis oracula revoluamus. G. Placet, quis enim & adventum & passionem Salvatoris eo liquidiùs expressit? Ait enim . Aspioicham ego in visione nothe, & ecce cum nubibw

Z Cap. 5. V. 8. a Cap. 7. V. 26. b Cap. 12. V. 16. e Cap. 17. V. 24. d Cap. 39. V. 21. e Daniel. cap. 7. V. 13.

Vibra cali quasi Filius bominis veniebat, & usque ad antiquum dicrum pervenit, & in conspellu cius abtulercent ecen, 🕏 deditiei pestestam & regnum : & omnos populi, Tribus & Lingua servient ei. Potestas ejus potestas aterna qua mon auforetur, & regnum ejus quod non corrumpetur. Et Iterum, I Regnum autom & potestas & magnitudo detur Regnes, quod ph subtus omne calum dabitur populo santtorum Altissimi: vujus regnum regnum sempsterum oft, & omnes Reges servient ei & ebedient. Et quibusdam interpositis addit, & Septuaginta inquit hebdomades abbreviata funt super populum taum, & Super urban Sanctain tuam, ut consummetur pravaricatio, & finem accipiat peccatum & delegtur iniquitae, & adducatur justitia simpiterna, & impleatur visio & prophetia, & ungatur Santiu Santiorum. Per hac Balduine aut de Meilia non elle prædicta, aut ipfum cum venerit Deum fore, necessario Moysicolas recipere oportet. B. Quonam, inquam, modo? Chim enim Deum effe fanctum constet, Ii Messias Sanctus Sanctorum sit, aut ipse Deus erit, aut aliquem Deo sanctionem esse constabit. Galt. Verisimiliter ut arbitror argumentaris, attende quod sequitur. b Et post hebdomades ∫eptuaginua duas occidetur Christus, & non erit ejus populus, qui eum negaturus est. Sequentia verò si quis perscrutatur interius, cælestis plena saporis inveniet. Sed quia fanctum dare canibus non debemus, hucusque Danielem legisse sufficiat, & ad retractanda libri duodecim i Prophetarum vaticinia, præparemur. Et quia primus Osee legendus occurrit, quid de reprobatione Judæorum ac spoliatione inferni dixerit, audiamus. k Quia, inquit, oblita es legem Dei tui, obliviscar filiorum tuornm, & ego secundum multitudinem corum, sicut peccaverunt mihi, gloriam corum in ignominiam commutabo. Peccata populi mei comedent. Et alibi, Venite revertamur ad Dominum, quia ipse capit & salvabit nos, percutiet &

f Ibid. v. 27. g Cap. 9. v. 24. h Ibid. v. 26. i Propheta. 12. k Ofee. cap. 4. v. 7. 1 Cap. 6. v. 2.

Ü

ıs

Ł

.

ß

eurabit nos. Vivificabit nos post duos dies, in die tertia suscitabit nor. Et post pusillum, de passione Salvatoris evidentiora subjungit: m Ero mors tua o mors, morfus tuus ero, Instrue. Momordit enim infernum, chim corum quos tenebat partem ab eo extorfit, partem reliquit. Joël etiam 2it, n Ulutate ministri altaric, ingredimini; cubato in sacco Ministri Dei mei, quoniam interiit de domo Dei vestri sacrificium & libatio. Iterum, o Sol et luna obtenebrati sunt & stella retraxerunt spiendorem suum. Item, p Dominus de Sion rugiet, & de Jerusalem dakit vocem suam, ac movebunsur cali ac terra, ac fons de domo Domini egredietur, ac irrigabit torrentem spinarum. Amos q quoque pastor ovium, verum pastorem moriturum prævidit, de quo ipse ait: \* Super tribus sceleribus Israel, ac super quatuor nan converzam cum, pro co qued vendidit argento justum, ac pauperens pro calceamentis. Rursus de adventu Domini, s Postquame bac secero tibi, praparare in occursum Dei tui. Sequitur de abjectione Synagogæ, ! Cecidit, non adjiciet ut resurgat mirgo Israel. " Va defiderantibus diem Domini, ad quid cam vobis? Quod tam de secundo adventu, quam de primo intelligi potest. Væ enim Synagogæ in primo adventu, quia quem desideraverat, non cognovit: unde Væ illi in secundo erit, de quo & subditur: x0di ac projeci festivitates vestras , ac non capiam odorem cœtuum vestrorum. Et post pauca, y Venit finis super populum meum Israel. \* Ac crit iniquitas in die illa dicit Dominus. Occidet sol in meridie, et tenebrescere faciam terram in diebus luminie, et convertam festivitates vestras in luctum, excantica vestra in plantium. Ubi enim fol justitiæ mortem subiit, sol materialis lucis suæ radios suos abscondit. Hæc Amos de Christo præcurrit. Abdias quoque syocationem Gentium

m Cap. 13. v. 14. n Joël. cap. 1. v. 13. 0 Cap. 2. v. 10. p Cap. 3. v. 16. lbid. v. 18. q Amos. r Cap. 2. v. 6. f Cap. 4. v. 12. t Cap. 5. v. 1. u lbid. v. 18. z lbid. v. 21. y Cap. 8. v. 2. z lbid. v. 9.

#### GUALTHERUS DE CASTELLIONE

tium evidenter aperuit. b Quomodò (inquit Dominus ) bin hifig Super montem Sauctum meum , bibent enunes Gentes jugiser, et in monte Sion erit salvatio, et erit sancius. B. Quomodò ista in ordine prosequimur, sic ordine singula exponere deberemus. G. Longum effet ac difficile, fi cuncta vellemus ad plenum enucleare. Prolixitas enim operis plerumque, fastidium generat auribus audientis: Unde quid mystice sentiat vox prophetantis, relinguendum est diligentia lectoris. De Jona autem ideo prætermifimus, quia nilul ad litteram sonat, quod Judæis oppo-Michaes d vero ait Ecce egredietur Dominus de loss sancto suo, et descendet et calcabit super excelsa terra. Item, f Tunc clamabunt ad Dominum, et non exaudiet eqs, abscondet faciem suam ab eis. Item, 8 In novissimo dierum erit mons praparatus domus Domini in vertice montium, et Sublimis super omnes colles, & fluent ad eum populi, et properabunt Gentes multa et dicent : Venste ascendamu ad montem Domini et ad domum Dei Jacob, et docebit nos vias Juac, et ambulabimus in semitis ejus, quia de Sion exibit lex et verbum Domini de Jerusalem. Que est lex ista, quam exituram Propheta prædixit, nisi illa gratiæ præcepta quæ discipulis in monte residens aperuit. Sequitur, h In wirga percutient maxillam judicis Ifrael; et tu Bethleem Ephrata parvulus es in millibus Juda: exte mibi egredietur qui sit dominator in Israel, et egressus ejus ab initio, à dichus aternitatis. Quid ad hoc Cariffime Judæos respondere posse putas? Nunquid de suo Messià dicta fore arbitrantur? B. Nequaquam possunt, cam enim purum hominem ipsum esse fateantur, quomodò egressus ejus ab initio, & à diebus æternitatis? G. Optime inquam respondisti. Sequitur, In die illa longe fiet lex. Nahum quoque dixit, Ecce super montes pedes evangelizantis ac annun-

b Abdiae Vers. 16. d Michaes. Cap. 1. v. 3. f Cap. 3. v. 4. g Cap. 4. v. 1, h Cap. 5. v. 1. 1 Nabana. cap. 1. v. 15.

tiantis pacem. Abacuc verò luctator fortissimus & Aspicite inquit in Gontibus, & videte & admiramini & obstupescite, quia opus factum est in diebus nostris, quod nemo credet cum enarrabitur. Item de adventu Salvatoris, 1 Apparehit in finem & non mentietur, si moram fecerit, expecta eum, quia veniens veniet, et non tardabit. De quo etiam accipi potest quod sequirur, - Spoliabunt te omnes qui reliqui sucrint de populis, propter sanguinem hominis, & iniquitatem terra, & civitatis & omnium babitantium in câ. Illud autem quod fequitur, cum maxima devotione fidelibus amplexandum est, pro eo quod Redemptionis nostræ mysteria declarat, ait enim. a Splendor eius ut lux erit, cornua in manibus ejus. Ibi abscoudita est fortitudo ejus, ante faciem ejus ibit mors. Hactenus verba Habacue. Sophonias quoque ait, Adorabunt omnes viri de loco suo, omnes insula Gen-Rursus de reprobatione Judzorum, p Sacerdotes ejus pollucrunt sanctum, injufte egerunt contra legem: & alibi , a Quapropter expects me digit Dominus in die resurrectionu mez in futurum, quia judicium meum est, ut congregemGentes & colligam regna. De quo etiam Aggazus ait, i Adhuc unum modicum & ego monebo calum & terram , & mare & aridam, & veniet desideratus cuntiu Gentibus, & replebo domum istà gloria. Mecum est argentum ac mecum est aurum, dicit Dominus exercituum. Major erit gloria domus iftius novissima, quam prima. Zacharias quoque, Lauda inquit & latare filia Sien, quia ecce ego venio ac habitabo in medio tuè ait Dominus. Et applicabuntur Gentes multa ad Dominam in die illa, et erunt mibi in populum, et habitabo in medio tui, Item idem super eodem, , Et venient populi multi et Gentes robusta, ad quarendum Dominum exercituum in Jerusalem, et pradicandam faciem Domini. Et post pauca Christum in

<sup>\*</sup> Habacuc eap. 1. v. s. 1 Cap. 2. v. 3. m Ibidem v. 8.

\*\*B Cap. 3. v. 4. O Sophonias cap. 2. v. 11. p Cap. 3. v. 4.

\*\*Q Ibid. v. 8. r Aggaus cap. 2. v. 8. { Zacharias cap. 2.

\*\*V. 10. t Cap. 8. v. 22.

#### 22 GUALTHERUS DE CASTELLIONE

in carne venientem intuitus ait, # Exulta fatis filia Sion, jubila filia Forusalom, ecce Rextuus vonit tibi justus et Salvator, ipse pauper et ascendens super azinum et super pudium filium afina. Et statim subinfert, \* Loquetur pacem Gentibus & potestas ejus à mari usque ad mare, & à stuminibus usque ad terminos terra. Et conversus ad eum dicit, y Tu quoque in Sanguine testamenti tui , emisiti vintes tuos de lacu, in que non erat aqua. Ín quo nimirum Propheta fideles innuit quos de lacu inferorum in fanguine fuo Christus eduxit. Sequitur, z Et Deus noster super eos videbitur, et exibit ut fulgur, jaculum ejus. Et post hæc venditum à discipulo Salvatorem figurat dicens. a Et tuli inquit virgam meam, que vocatur Decus, & abscidi eam ut irritum facerem fædus meum, quod percussi cum omnibus populis: et irritum deduetum est in die illa, et cognoverunt sie pauperes gregis qui custodiunt milit, quia verbum Domini est: et dixi ad cos. Si bonum est in oculis vestris, afferte mercedem meam: si non, quiescite. Et appenderunt mercedem meam, xxx. argenteos. Et dixit Dominus ad me, projice illud ad flatuarium, de quorum pretio appretiatus sum ab eis. Et tuli xxx. argentoos, et projeci in templo ad statuarium. Iterum de Passione & Spiritus Sancti adventu, b Effundam super domum David et super habitatores Jerusalem spiritum gratia et precum, et aspicient ad me quem confixerunt. Et plangent cum planctu, qu. si super unigenitum. Iterum ad idem confirmandum, c Quid funt plaga ifta in medio manuum tuarum? Et dicet, hu plagatus sum in medio corum qui diligebant me. Sequitur. Percutite pastorem, & dispergentur eves, et convertam manum meam ad parvulos. Et alibi, & Egredietur Dominus et preliabitur contra illas Gentes, et stabunt pedes ejus in die illa super montes olivarum. Vocationem quoque Gentium manifeste subjungit, f Et omnes, inquit, qui reliqui fuerint

The Cap. 9. V.9. X. Ibid. V. 10. Y. Ibid. V. 11. Z. Ibid. V. 14. a Cap. 11. √. 10. b Cap. 12. V. 10. c Cap. 13. V. 6. d Ibid. V. 7. e Cap. 14. V. 3. f Ibid. V. 16.

rint de universies Gentibus que venerunt contra ferusalem. sscandent ab anno in annum, ut adorent Dominum exercituwww. Addit & quiddam quod jam completum effe cognovimus, ait enim: g lu die illa erit quod super frenum equi eft, sandum Domino. Intelligisne quid dicat? B. Intelligo. Legitur enim Constantinum Helenæ filium clavos quibus Dominus cruci affixus fuerat, in superiori parte freni, illà scilicet quæ super caput est equi, consilio matris addidiffe: ut fic SanctoDomini munitus, in belli discrimina pergeret ab hoste securus. G. Ita est inquam, nunc ad propolitum redeamus. Malachias & Gentium fidem & Judaismi obcœcationem uno concludit versiculo, in persona Domini dicens, h Non est voluntas mihi in vobis dieit Dominus exercituum , et munus de manu vestrê non suscipiam. Ab ortu enim solis usque ad occasum, magnum est nomen meum in Gentibus, et in omni loce sacrificatur et offertur nomini mea ohlatio munda, quia magnum nomen meum in Gentibus. iterum subdit, k Rex magnus ego, dicit Dominus exercituum, et nomen meum borribile in Gentibus. Item in persona Dor mini loquentis, ! Sacerdotes si nolueritis audire, et si nolueritis ponere super cor, ut detis gloriam nomini meo, ait Dominus exercituum: mittam in vos egestatem, et maledicam benedictionibus vestris. Et quibusdam interpositis adjungit, m Vos autem recessifiis de via et scandalizastis plurimos in lege, dicit Dominus. Irritum fecifiis pactum meum, propter quod et ego dedi vos contemptibiles, et bumiles in omnibus populis. etiam n Ecce ego mitto Angelum meum ante faciem tuam, 60 praparabit viam tuam ante te, et stetim veniet ad templum Jandum tuum Dominator, quem vos quæritis: et Angelus testamenti, quem vos vultis. Ecce venit, dicit Dominus. Hæc autem omnia complecta esse nemo sidelium ambigit, cum co quod sequitur. Et oristur, inquit, o vobis timentibus

g Ibid.v. 20. h Malachias. Gap. 1. v. 10. k Ibid. v. 14. 1 Cap. 2. v. 2. m Ibidem v. 8. n Cap. 3. v 1. Q Cap. 4. v. 2. de libro x11. Prophetarum fumpta pauca expressimus, prout ea Judæis obviare posse cognovimus. Nunc autem paulisper paulationi operam demus, antequam Moysis penthateucum replicemus. Igitur intervallo brevi recreationi vacantes, eum cui nihil impossibile est suppliciter imploremus: quatenus ei ita placere studeamus, ut ad ipsum qui via veritas & vita est, pervenire mercamur, Dominum nostrum Jesum Christum, cujur imperium sine sine permanet in sæcula sæculorum Amen.

#### Libellus secundus.

b heri & nudius tertius otio Balduine vacavimus, unde Avereor ne vires ingenii quas invisibiliter nobis divina gratia propinat, torpor longæ quietis excutiat: intermissio enim laboris, plerumque causa est hebetationis. Cum igitur argutos & subtiles viros obtundat otium, quid mirum si nobis quietis mollities obtundat ingenium. Amplius affiduitas laboris, custos solet effe virtutis. Mentis enim humanæ labilitas plerumque temperatur, dum follicitudine operis corpus afficitur. Contingit itaque ut unde visibilis homo noster atteritur, inde invisibilis homo quiescens virtutibus augmentetur. Revertamur igitur ad laborem styli, ut addatur gratia nostræ menti. Et pritise illud quidem Euangelicum libri Geneseos, Judæis objiciendum censeo, quod de assertione Trinitatis scribit Moyses: cum de operibus sex dierum loqueretur, his verbis utens: Terra inquit q crat inanis & vacua, & tenebra erant super faciena aby fi, & Spiritus Domini ferebatur super aquae. Secundo quærendum est ab eis, quare secunda dies & ejus opera benedictione caruerint, cum in aliis dicat Moyles; \* Et vi-Lit Deus quad esset bonum, in secunda verd, non? Tertid eis objice hanc quæstionem cur Deus dixerit, s Faciamus bominem ad imaginem & similitudinem nostram. Veram de

p Objicienda Judzis ex libro Genesis. q Cap. 1, v. 2, t lbid. v. 11. [ lbid. v. 26.

his omnibus quæ modò prælibando transcurrimus, in tractatu de Trinitate latius differemus, nunc autem sequentia breviter attingamus. Attendite o Judæi, quid est quòd post expulsionem protoplasti de Paradiso, Moyfes defignat, ubi ait : Et collocavit ante paradi/um volupsatis Cherubim, & flamineum gladium atque versatilem, ad custodiendum viam ligni vita. Quid tibi videtur? Nonne per transgressionem primi patris obstrusus fuit aditus Paradifi? Sicut enim mortem transgressor in posteros propagavit, ita omnibus vitæ januam clausit. Unde necesle est ut vel adhuc limen paradisi fateantur obstructum, vel illud per Passionem Redemptoris vobiscum prædicent fuisse reseratum. B. Quia de Redemptione nostrà mentionem fecisti, unum mihi modò memoria occurrit, quod ipfi nobis frequenter objiciunt : Dicite inquiunt ô Christicolæ ubinam invenistis, quòd per mulierem vita debeat reparari, regnumque diaboli destrui? G. Id quidem manifeste reperies, si que præmissa sunt, diligenter attendas. Ait enim Dominus ad serpentein, a Inimicitias ponam inter te & mulierem, & semen tuum & semen illius. & ipsa conteret caput tuum, & tu insidiaberis calcaneo illius. Quæ omnia fi quis perscrutetur intentius, & per mulierem finem accepiffe peccatum, & per eam callidi serpentis, id est, diaboli caput noverit esse contritum. Colligendum pretereà ex consequentibus quiddam est, quod maxime Judæorum superbiam retundit, & concedentibus aliquod mysterium innuit. Abrahæ namque antequam circumcideretur, Dominum benedixisse ter legimus, sicut scriptum est: \* Egredere de terra tua & de cognatione tua T de domo patris tui, faciamque te in Gentem magnam G magnificabo nomen tuum. Benedicam benedicentibus tibi & maledicam maledicentibus tibi, at que in te benedicentur universa cognationes terra. 7 Dixit etiam Dem ad Abraham postquam divisus est ab eo Loth, Leva oculos tues & vide, à lo-

t Cap. v. 24. u Ibidem v, 15. x Cap. 12. v. 1, y Cap. 13. v. 14.

co in ano nune es ad Aquilonem & Meridiem, ad Orientem & ad Occidentem. Omnom terram quam conspicis daba tibi & Semini tuo in sompiternum, faciamque somen tuum sicut pulverom terra. Si quis hominum poterit numerare pulverem terra, semen quoque tuum numerare poterit. Et Alibi . \* His transattis factus of forme Domini ad Abraham , per visionem dicens: Noli timere Abram, ego protector tuus sum & merces tua magna nimis. Dixitque Abram, Domine Deus quid das bis mibi? Ego vadam absque liberis, & filius procuratoris domus ment, ifte Damascenus Elieser. Mihi autem mon dedifti semen, & ecce vernaculus meus, bæres meus erit. timque factus est sermo Domini ad cum dicens: Non erit hic bares tuus ; sed qui egredictur de utero tuo , ipsum habebis baredem. Addunitque eum foras & ait, suspice coelum & numera feellas fi potes : & dixit ei . Sic erit femen tuum. dit Abraham Deo, & reputatum est ei ad justitiam quett igitur quia ante circoncisionem Dominus Abraha benedixit. & non folum Judzos quod ipfi autumant. verum & Ecclesiam de Gentibus in semine ejus qui est Christus, benedicendam esse promisit. Si enim se duntaxat sub hac benedictione comprehendi voluerint, quomodò sicut pulverem terræ semen Abrahæ, & sicut stellas cœli Deus innumerabilem fecit? Nunquam enim a die repromissionis usque ad tempora Judaica dispersionis. quæ sub Tito & Vespaciano facta esse describitur: tam numerolus Israël fuit, quin sub certo numero comprebendi-potuerit, quod corum quoque testimonio poteris approbare. Regnante enim David Rege fortissimo, copiolissimus Israel fuit & plurimus, cujus tamen per Joah principem exercitus sui, certus ad Regem relatus est numerus. Quia scriptum est. 2 Dixit David ad Joab principem exercitus sui, perambula omnes Tribus Israel à Dan usque ad Bersahee, et numera populum ut sciam numerum eius. Et post pauca addit, a Et instrata universa terra, affuerunt poft

A Gap. 15. V. 1. Z 2 Rog. 24. V. 2. 2 Ibid. V. S.

Soft novem menses et xx. dies in Jerusalem. Dedit erro Toub numerum descriptionis populi Regi, et inventa sunt de Israel offigenta millia virorum fortium qui educerent gladium, et de Inda quingenta millia pugnatorum. Non solum autem Abrahæ, sed & Isaac dictæ sunt repromissiones à Domis no dicente, b Ne descendas in Agptum, sed quiesce in tertà quam dixero tibi, tibi enim et semini tuo dabo universas regiones has , Et benedicentur in semine tue omnes Gentes terra. Sed ne forte Ismaëlitas nos aut Esau filios & non Israel esse, arbitrari debeant: placet & ipsa promissionis verba quæ ad Israel facta est, retractare. Quia cum vidisset Jacob scalam & Angelos ascendentes & descendentes per cam, vidit Dominum dicentem fibi : Ego fum Dominus Abraham patris tui, terram in quâ dormis tibi dabo et semini tuo post te, critque germen tuum sicut pulvis terra. Dilataberis ad Orientem et Occidentem, Septentrionem et Meridiem, et benedicentur in te et in semine tuo, cuncta Tribus terra. Dicant igitur infideles, an illa benedictio impleta fit & in quo, an adhuc restet implenda? Sed ut verum fateamur. & partim jam impleta est, & quotidie impletur, cum quotidie credentium numerus augeatur. Restat autem generalis implenda benedictio, quia cum plenitudo Gentium intraverit, tunc omnis Israel salvus fiet, ut sit Deus omnia in omnibus. Sed de istis hactenus. Nunc autem ad finem Geneseostransferamur, ubi juxta ordinem nativitatis unicuique filiorum benedicens Jacob, conversusque ad Judam prophetizat dicens: d Juda, to laudabunt fratres tui, manus tua in cervicibus inimicorum tuorum, adorabunt to filii patris tui. Catulus leonis Juda, ad pradam fili mi ascendisti : • Requiescens accubuisti ut leo et quasi leana, quis suscitabit cum ? Non auforetur scoptrum de Juda et dun de famore ejus, donce veniat qui mittendus est, et ipse erit expellatio Gentium. Ligans ad vincam pullum suum, & ad

b Gon. esp. 26. v. 2. C Gap. 28. v. 13. d Gap. 39. v. 8. c v. 10. f v. 11.

vitem & fili mi almam fuam. & Lavabit in vine folam fuam & Sanguine uve pallium Suum. Pulchriores Sunt oculi ejus vino, & dontes ejus latte conditiores. Ex quibus necesse est ut vel ipfi sceptrum regni ducemque in Juda, quod minime possunt, ostendant : vel eum qui mittendus erat , ultropei venisse concedant. Ut quid igitur ô Judæi de observatione Sabbathi gloriamini, quod à principio videtis infractum? Ait enim fic beatus Hieronimus in libro Hebraicarum quæstionum. Actabimus inquit Judæos qui de octo Sabbathi gloriantur, quod fam tum in principio dissolutum fit Sabbathum: cum Deus operaretur in Sabbatho, complens opera fua in eo, & benedicens ipfi diei, quia in ipfo universa compleverit. Exodus quoque qui Hebraice Veellezemoth dicitur, ad confringendum Synagogæ cornu multa Christleolis ministrat argumenta. Cum enim præcipuè de legali mandatorum observatione glorientur. quærendum est ab eis an ista observent, quæ à Movse dicente jubentur: H Peregrino moleftus non eris. sex annis seminabis terram tuam & congregabis fruges ejus, anno autem Septimo dimittes cam & requissere facies, ut comedant pauperes populi tui. B. Forsitan respondebunt se non habere agros aut hujusmodi, uti adimpleant quæ jubentur. G. Nunquid non novisti quosdam, verbi gratia, Isaac & fratrem ejus: qui cum habeant agros aut vineas, tamen hujusmodi non observant. B. Novi. G. Quærendum præterea quid portenderit illa Domini comminatio loquentis ad Moylen postquam adorasient vitulum aureum, & dicentis: i Populus dura cervicises, semel ascendam in medio tui, & delebo te. Sed quid est, dicite o Judæi, quod Sequitur: k Loquebatur autem Dominus facie ad faciem, sicut loqui solet homo ad proximum suum. Et post pauca Moyfes ad eum , 1 Si inveni , inquit , gratium in conspectutuo , oftende mibi faciem tuam. Si enim loquebatur facie ad

g Vors. 12. h Cap. 23. V.9. î Cap. 33. V.5. k Ibid. V. 11. î Ibid. V. 13. faciem, quare petit Oftende mibi faciem tuam? Nutiquid dicet. Loquebatur facie ad faciem Dominus, id est Angelus? Minime potestis, quia ibi scriptum est Adongi, quod interpretatur, Dominus Deus. Quæ funt etiam figna quæ se facturum Dominus pollicetur, loquens ad Moysem dicens: m Ego inibo pattum, cuntiu videntibus figna faciam, que nusquam visa sunt super terram. In levitico n autem qui hebraice Vaicra dicitur, omnia tam in mari quàm in fluminibus quæ non habent pennulas & squammas, abominabilia & polluta esse monstrantur. Et de muliere menstruata scriptum est, o Mulier qua redeunte mense patitur fluxum sanguinis, septem diebus separabitur. Omnie qui tetigerit cam, immundue erit usque ad vesperam, & in quo dormierit vel sederit diebus separationis sue, polluetur. Qui tetigerit lectum ejus, lavabit vestimenta jua; & ipse loteu aqua, immundus crit usque ad vesperum. Omne vas super quod sederit illa quisquis attigerit, lavabit vestimenta sua, & loteu aqua, pollutui erit usque ad vesperum. Quæ omnia vel mystice intelligenda, vel se horum omnium esse transgressores, fateantur necesse est. p Veste quoque qua ex duobus texta est, non indueru. Hactenus de Levitico. De libro autem Numeri, qui & Vajedaber hebraice, hoc primò ponimus quod supradictis concordat, in persona Domini loquentis de Moyle ad Aäron & Mariam fororemejus: r Ore, inquit, ad os loquer ei & palam, & non per anigmata & figuras Dominum videt. Si ergo non perænigmata & figuras, quomodò jam constat: 1 Non videbit me homo & vivet? Oftendant & fimbrias per angulos palliorum, de quibus locutus est Dominus ad Moysem dicens: Loquere filin Ifrael & dices ad eos, ut faciant sibi fimbrias per angulos palliorum, ponentes in cie vittas biacinținae, quae cum inducrint, recordabuntur omnium mandeto-

m Gap. 34. V. 10. n Leviticus. Q Cap. 15. V. 19. p Cap. 19. V. 19. q Numerus., r Cap. 12. V. 8. 1 Exod. 33. 20. t Cap. 15. V. 38.

rum Destint: not sequentur cogitationes sues, & occide pu res varias firnicantes. Prophetia quoque Balaam non est digna prætermitti. Ait enim, # Vidêbo sum, sed nou medo : inturbor cum , sed non prope. Orietur stella ex Jacob & confures virea de Ifraël. Et post pauca subjungit, . Hen quis vilturas est, quando ista faciet Dem? Nec filentio pretereundum est, quod filiz Saphaad de tribu Joseph dixerant Moyli: 7 Pater nofter mortuus est in deserto, nec ficit in seditione que concitata est contra Dominum sub Core, sed in peccato suo mortum eft. Dicant igitur Judzi cum fuperius justus faille describatur, in quo peccato mortuus est, nisi in peccato originali? Hinc autem Denternomium, 2 Qued ipfi Elle Hadebaerim vocant confulamus, ex quo præcipuè se habere dicunt, quod Salvatorem nostrum lesum lege coacti, meritò interimere debuerint. Authoritatem igitur ex qua hoc contrahunt; in medium proferamus, ut unde triumphasse videntur, inde vidi fuiffe comprobentur. Sunt autem duo capitula quibus innituntur, quorum hoc est primum. a Si furremerit in medie tui Propheter, aut qui Deum oumium vidife se dieut, & pradicipit fignum atque portantum, & successi quod locutul of , & disprit tibi : Emma & sequemur Deer elsonos , & serviannes eie: Non audies verba Prophetæ illines aut foreniatorie. Et peulo polt, b Propheta nutem ille, aut fifter founciorum, interficieur. Hot est primum, ecce secundum capitulum. ¿ Prophetum de Gente tud & de fratribus tuis ficut me Justitubit tibi Dominiu Deus tuau, ipsum audies, at petisti à Danino Des tuo in Horeb, quando concio congregata est atque dinifti : Ultra non mediam vocan Domini mei, & greus banc maximum amplius non videbo no moriar. Et mis Domineus mihi, bone omiria fant locati, Propietam fisfeitabo eis de medio frittium fuorum fimilantrai, & panam verbamanin arc cins, Toque-

u. Cop. 24. v. 27. x Bid. v. 23. y Cop. 27. v. 3.

Z Deuternomium. 2 Cop. 13. V. I. b line. V. 9.

C Cap. 18. V. 15.

ś

),

16

loquiturque ad eos oumis qua praespuro si. Qui eutur serbit ofur que laguetur in nomine mas audire noluerit, que ulter existem. Prophets autem qui arrogantis depravatus volueris loqui in nomine mee, qua ego non praespi illi ut diceret; aut an nomine alienorum Depence : biterficiatur. 4 Quode tacité eogitatione raspenderis , quamade possure intelligara various, quod non aft locutus Dominus, bec habebis fignum. Quad in nomine Domini Prophete ille predinerit, & man evererit, has Dominus non aft locutus : fed per tumorem animi fui Prophets confingerit, & idense our timebis eum. Quam igitur occasionem, suum perdendi Messam, in his omnibus invenerunt? Quippe qui nec Deos fequi hortabatur alienes; neg inventus est dolus in oce ejus, cuius opera teltimonium perhibebant de eo; ut fi verbis ipfis non crederent, operibus faltem credere deberent. Incirconcifi ergo corde, nunquid de vobis dictum oft quod fequitur, « Circumcidi» te igitur proputium cordis sufiri , & corvicem neferam na indaretis. Sed ne forte quidam, quod prædjetum eft ad slind transferant, quali sterando subjungit : & Funiculas in finabries facies per quatuer augules politi tei , que operiris. Et quali hoc ad fummam protrahens ait, s. Guitodies to ab omei re mala: ac si dicatur, Visut brevi epilogo quae tibi facienda fint colligam? Andi , a Cuftodico to ab omui ne malo. Sequitur, Elabebie forum otten cafera ad quem ognediario ad requisita natura, geneus patistum in haltes : cumque se derir , fedies per circuitum , & exefta hump openies , quo relenaturer. B Forfican quia in terrà non full funt, ideireo here non effe observanda respondebunt. G. Quia extorres & peregrini funt, ideone hac & alia le polle transgradi autumahunt ? Inde est quad à nobis debita cum usuris exigunt, chim in pracedentibus dictum lit : 1 Non fancnabis francismo, fod aliano. Et in hoc volumine dicatur, k Et nor organisate perogrinar, quin & ipfe fluifiis advenue

d Ibid.v. 11. e Cap. 10. v. 56. f Cap. 22.v. 12. g Cap. 23.v.9. h Ibid.v. 12. i Ibid. v. 19. k Cap. 10. v. 19.

in terra . Egypti. Quonam modo hac foluunt? Cum enim omnes preputium habentes secundum eos peregrini fint & alieni, quomodò amare dicuntur, à quibus fœnus & rapinas violenter extorquent? Præterimus modò quod ipfi res quaslibet furto fublatas quia vili pretio comparantur à furibus, emunt. Sed quid plura? A fructibus corum, cognoscetis cos. Sequitur quoque illud gloriofum Dominicæ pallionis argumentum, quod quia fidem non adhibent, penitus ignorant: [ Et erit, inquit, vita tua quasi pendens ante te, timebis noce & die, & non credes vita tua. Quid hoc Euangelio clarius? Ouid hac prophetià dulcine? Salvator noster via veritas & vita. que erat lux hominum ante oculos Judæorum, in ligno crucis pependit: & tamen infælix Synagoga vitæ fuz pendenti non credidit. Moyses quoque in benedictionibus filiorum Israel, talia proponit ænigmata, quæ Salvatoris ortum Gentiumque vocationem promittere videntur. Ait enim, m Dominus de Sina venit, & de Seir ortus est nobis, apparuit de monte Pharan, & cum eo santorum millia. In dextera ejus ignea lex, dilexit populas, omnes. santi in manu eius sunt. Hactenus de Pentatheuco Movsi quastiones erutas, quibus Judaorum versutia vel nequitia refellatur, vitandi caula faltidii legisse sufficiat. Idcirco autem librum Jelu nave, quem Judæi Jofue Jcholua vocant, & Saphetim id est judicum, prætermismus :quia in eis pauca quæ Judæorum cornu frangant, juxta literam esse conspeximus. De cœtero si placet, Malachim id est Regum a diligenter volumnia perscrutemur: fi forte in serie rei gestæ panem subcinericium quo pastus est Helias, invenire possimus. Nunc ergo primum inquiramus quid sibi velit ille versus in cantico anima dicentis: O Dominus judicabit fines, & dabit imperium Regi Suo, & Sublimabit corneu Christi Sui? Nondum crat Rex

<sup>1</sup> Cap. 28. v. 66. m Cap. 33. v. 1. n Libri. Regum. 0 1 Reg. 2. v. 10.

in Israel, quid est ergo, Dabit impe rium Regi suo? B. De illo nimirum Rege loquitur, qui cum effet in accubitu suo, P Nardus sponsa dedit odorem suum. G. Benedictus sermo oris, Fratrum carissime, quia bene respondisti. Ipse enim est Rex & Sacerdos secundum ordinem Melchisedech de quo etiam subditur: a Suscitabo semen tuum post te, quod egredietur de utero tuo, & firmabo regnum ojus. Ipse adificabit domum nomini meo, & stabiliam thronum regni ejus usque in sempiternum. Ego ero illi in patrem. Sipse erit mibi in filium. Non enim hoc de Salomone potest accipi, si enim thronus ejus usque in sempiternum juxta litteram stabiliendus erat : ostendant quæso nunc aliquem de domo David in throno Regni sedentem? Præterea dicant obsecro quid est, quod post verba Nathan prophetæ, ingressus David coram Domino ait: 2 Quis ere Jum Domine Deus, quia adduxisti me hucusque? Sed & boc parun visum est in conspectu tuo Domine Deus meus, nisi loquereris de domo servi tui in longinquum? Ista enimest lex Adam. Quid est quæso, Ista lex Adam? Est autem hie fensus. Ideo de domo servi tui in longinguum loqueris. quia de semine ejus filium tuum Incarnari constituis. Quare? Ista enim est lex Adam, ut sicut omnes in Adam moriuntur: Ita & omnes in Christo vivisicentur. Non enim ipse loquebatur, sed Spiritus Sanctus super eum, ut sequens declarat historia dicens: S Dixit David filius Isai. Dixit vir cui constitutum est de Christo Dei Jacob, egregius psalta Ifrael; Spiritus Domini locutus est per me, & sermo ejus per linguam meam. Videsne quomodò tribus verbis totam complexus est Trinitatem? Spiritus Domimi de Christo Dei Jacob. B. Vere locus iste sanctus est, & bonum elt nos hic esse. G. Est & aliud super quo arctabimus Judæos, qui nobis imagines Sanctorum objiciunt dicentes, idololatras Christianos. Si enim in his redarguendi ſu-Υı

p Cant. 1. v. 11. q 2 Reg. 7. v. 12. r Ibid. v. 18. f 2 Reg. 23. v. 1. t Ibid. v. 2.

di furms, quare Moyfes " ferpentem aneum in deferto, & Salomon z in ædificatione Templi xxx. bones coeteraque ejufmodi fecifle inveniuntur? In lege quippe prohibitam erat , y Non factes tibi sculptile, neque omnem similitudinem que est in culo desuper & in terra deorsum, nec corum que sunt in aquis sub terra. Quid est ergo quod prohibet Dominus per lervum, Non facies sculptile: & postea pracipit el, ut faciat serpentem ex ære? Non ergo O miseri prohibemur sculptilia facere, sed facere & adorare: unde statim subjunxit, 2 Non adorabis ea, neque coles. Posset autem fortallis quispiam in Regum voluminibus & alia hujulmodi invenire, quibus Judaicam valeret perfidiam improbare: sed quia liber Psalmorum in quo pracipue nostri propositi intentio invalescit: Salomonis quique codices non funt explanandi. Cum prolixitas operis mater foleat elle faltidii. Malachim breviter transcurrisse sufficiat. Nunc autem Psalmistam, quid de restauratione humani generis prædixerit, audiamus. Ait autem in secundo plalmo, a Aftiterunt Reges terra & Pring cipes convenerant in unum, adversus Dominum Jadversus Christum ejas. Item b Dominus dixit ad me, filius meus es tu, ego hodie genui te. B. Quid est quæso, Hodie genui tel G. A tot & tantæ memoriæ viris expolita funt Plalmistæ oracula, quòd nostrà explanatione non indigent. Verùm quod ab ipfis accepimus, non erit incompetens enarrare. Ouid est ergo aliud, Hodie genui te, quam æternaliter vel ab æterno. VII. & Exurge Domine Deus in pracepto quod mandasti, Synagoga populorum circumdabit te. Et propter boc in altum regredere. Et IXo. d Convertantur peccatores in infernum,omnes Gentes que obliviscuntur Deum. Si per internum, lacum vel antrum sepulchri ut ipsi mentiuntur, vellet intelligi: quare peccatores in infernum converten-

u Num. 21. v. 8. x 3 Reg. 7. v. 25. y Exod. 20. v. 4. z Ibid. v. 5. a Psal. 2. v. 2. b Ibid. v. 7. c Psal. 7. v. 8. d Ibid. v. 18.

dos optaret? Câm illuc tendat universa caro. Le itorum, Conflitue Domine legislatorem Super cos. f XVo Non dereinques animam meam in inferno, nec dabia Santium tauna videre corruptionem ; super que in actibus Apostolorum latius disputatum est. In XVIIIo. g Et ipso tanquam sponsus procedens de thalamo suo. In XXI. h Foderunt manus meas G pedes mees, dinumeraverunt omnia essa mea. In XLVI. Ascendit Deus in jubilatione, & Dominus in voce tuba. In XLVIIIa. & Sicut oves in informe possti sunt, mors depass. feet eos. In codem , Veruntamen Deus redimet animam fuam do manu inforni, cum acceperit me. In LIV. 1 Veniat mors fuper illes, & descendant in infernum viventes. In LX: Dies super dies Regis adjicies, annes ejus usque in diem generationis & generationis. Quod fi de alio, quam de Christo Jesu, Rege Deo, intelligere præsumant: quemodo constat quod sequitor? m Permanet in aternum in conspectu Dei, misoricordiam & veritatem ejus quis requiret? In LXVII. a Ascoudifi in altum, capifi captivitatem. In LXVIII. O Non crubescant, qui expediant te Damine. Dicens quot expectationes, p Expectans expectavi Dominum: 9 Expedia Dominum, viriliter age: Expediabam oum qui saluum me fecit: Expectabe Dominum Salvaterene meum. Putasne durabo, putasne videbo? \* Expetia, reexpella; expella, reexpella. In codem, u Dederunt in oscam means fel , & in fiti mea potaverunt me aceto. × Obscurentur oculi corum ne videant, & dorsum corum semper incurus. In LXXI. y Descendet sicut pluvis in vellus. Reges Tharfis & Inful a mumera offerent. Exufurit & iniquitate re-Almet animas corum. Et vivet & dabitur ei de auro Arabia.

e Ibid. v. 21. f 15. v. 10. g Pfalmo, 18. v. 6. h 21. v. 17. i 46. v. 6. k 48. v. 15. & 16. l 54. v. 16. m 60. v. 7. n Ibid. v. 8. 0 67. v. 19. p 68. v. 8. q Pfal. 39. v. 1. r Pfal. 26. v. 14. f Pfal 54. v. 9. t Mich. 7. v. 7. u Ifaic. 28. v. 10. x Pfal. 68, v. 22. y 71. W. 6. 10, 13. 14.

- 16

Sed ne ipli de suo Messia dictum fore arbitrentur, cum eum purum hominem dicant futurum, neminemque præter Deum adorandum esse, quod verum est, assirment: subjunkit & ait 2 Et adorabunt de ipso semper. Et iterum a Ante solem permanet nomen ejus. Videsne quanta totius hujus pfalmi feries, coeleftis rore balfami fit referta? In LXXIX, b Excits potentiam & veni, ut salvos facial nes: Deus virtutum converte nos, & ofende faciem tuam, & Jalvi erimus? Acsi aperte dicat, Si vis nos salvos fieri, oftende faciem tuam, id est figuram substantiæ tuæ per affumptionem carnis oftende visibilem, & falvi erimus. In eodem secundo, Oftende faciem tuam & , salvi erimus. In quâ ternâ repetitione nihil aliud significandum est quam id, Qui videt me, videt & Patrem; & qui Patrem & Filium, ab utraque procedentem Paracletum videt. B. Fidelis sermo & omni acceptione dignus. G. In LXXXVIII. d Benedictiones dabit legislator, ibsent de virtute in virtutem, videbitur Deus Deorum in Sion. O generatio perversa, & infideles filii! Hodie vos legiser verter Moyles cornuto feriet syllogismo, utram enim partem elegeritis, sequetur vos confusio. Cum enim dicat Movses in persona Domini, e Non videbit me bome: & Plalmista: f Videbitur Deus Deorum in Sion: alterum eorum mentiri necesse est. Immò vos mendaces, quia ex patre diabolo estis, & pater vester mendax est. Ponite miseri, ponite lignum in Marath ut dulcorentur aqua, & videbitis Deum Deorum in Sion. In LXXXIV. g Veritas de terrà orta est, & justitia de cœlo prespexit. In LXXXVI. h Nunquid Sion dicet, homo & homo natus est in es, & ipse fundavit eam Altissimus. In LXXXVIII. i Ipse mv cavit me, Pater meus es tu; & omnes fere versus istius pfalmi, Christi Dei redolent Incarnationem &ccetera ejus Myste-

z v. 15. a v. 17. b 79 v. 3. & 4. c Joannis 14. v. 9, d Pfal. 83. v. 8. e Exodi. 33. v. 20. f Pfal. 83. v. 8. g 84. v. 12. h 86. v. 5. i 88. v. 27.

Mysteria. In codem, & Quis est homo qui vivet & non videbit mortem, eruet animam suam de manu inferi? Nunquid hoc loco dicent Inferi nomine, lacum telluris vel antrum fignificari? Sed nunquid anima telluris specu coarctari dicetur, cum ipsa sit spiritus? In CVIII. I quoque, id est. Deus laudem meam ne tacueris; quærendum est ab eis, cui scilicet maledictiones irroget. Sequitur CIX, m Dixit Dominus Domino meo: super quo satis in Euangelio cum adversariis veritatis, Veritas disputavit. Non solùm autem iste, sed & omnes ejusdem Psalmi versiculi cælestis pluviæ stillicidiis irrigati sunt : "Tecum principium in die virtutis tua &c.Item Tu es Sacerdos in aternum non secundum ordinem Sacerdotum carnaliter immolautium, sed o secundum ordinem Melchisedec, qui in mysterium vivifici corporis & sanguinis tui, Abrahæ fideli tuo panem & vinum legitur obtulisse. In CX. P Redemptionem misit Dominus populo suo, mandavit in aternum testamentum suum. In CXI. 9 Exortum est in tenebris lumen rectis. In CXVII. Lapidem quem reprobaverunt adificantes, hie factus est in caput anguli. Unum porro in sequentibus est, unde mihi vellem rationem redderetis: cum enim lege naturali fungeretur, legis etiam scriptæ arctaretur mandatis, quare tam sollicitus aliam sibi legem constituit dicens: (Legem pone mibi Donnine, viam Justificationum tuarum? Quod idcirco egregiumPfaltem Ifrael dixiffe crediderim, quia ex operibus legis juxta Apostolum neminem justificari posse videret: ideoque legem sibi poni in qua præveniente gratia justificaretur, studiosus oraret. Hæc de Pfalmis fuccincte perstrinximus, in quibus quædam exponere nova led non incredibilia, Spiritu Sancto docente notavimus. Si quis autem incredibile reputet, quod per os peccatoris Spiritus Sanctus loquitur: illud fecum men-

k v. 49. 1 108. v. 1. m 109. v. 1. n Ibid. v. 3. 0 v. 4. p 110. v. 9. q 111. v. 4. r 117. v. 22. f Psalm. 118. v. 33.

te pertractet, quia Poëta & Cumana vates & Caiphas prophetaverunt. Sed hac hactenus. Nunc autem Malloth id est parabolas Salomonis consequenter attingamus, ubi & infernum effe quod quidam abnuunt Judæorum, & neminem tune temporis ab originali peccato abfolutumelle, monftrabimus. Imprimis quoque verba Sapientiz quæ Christus est. ponere congruum esse duximus: ut quo in illum sensu ea censeant exponenda, ab eis saltem inquiramus. Ait ergo. u Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quisquam saceret à principio! A aterno ordinata sum. Et multis ad id pertinentibus interpositis subjunxit, \* Et delitia mea esse cum filiu bominum. Si ergo delitiæ Christi Domini esse cum filiis hominum: ulquequo gravi corde in iplum filii hominum, non filii Dei, Moylicolæ, utquid diligitis vanitatem sectantes carvalia legis? y Et quaritis mendacium: abnegantes eum quem lex & Prophetæ venturum prædixerunt? Iterum. ? Infernus & perditio corum Domino, quanto magis corda filiorum hominum? Item de eodem, a Semita vite super eruditum, ut declinet de inferno in die novissimo. Iterum. > Infornus & perditio non replebuntur. Item in codem, c Tria Sunt insatiabilia 🖰 quartum quod nunquam dicit, Sufficit: infornus Tos vulva, T terra qua non satiutur aqua. Ignis verò nunquam dicit sufficit. Liquet ergo ex præmilis, quia infernus locus est pœnarum, ad quem declinabant quotquot sub lege avità decedebant. Quotquot enim nascebantur, originaliter peccato tenebantur, unde in eodem scriptum est. 4 Quis potest dicere, mundum est cor meum, purus sum à peccato? Est & aliud in codem volumine evidens de Filio Dei contra Judgos testimonium, quod fequenti libro refervamus. De libro quoque sapien-Hæ qui dicitur Salomonis, testimonnium Dominica

t Parabola. u Cap. 8. v. 22. x Ibid. v. 31. y Pfalm. 4. v. 3. z Par. cap. 15. v. 11. a Ibid. v. 24. b Cap. 27. v. 20. c Cap. 30. v. 16. d Cap. 20. v. 9.

paffionis excerpfimus, cui vel Appella Judzus obviare non possit. . Dingrunt enits, Circonveniamas virum juflum quonism inutilis est nobis & contrarius est operibus nostris, & improperat nobie peccata legie, & diffimat in nos peccata disciplina nostra, promittit se scientiam Dei habere Thluim Dei se nominat. Fallus est nobis in traductionem togitationum nostrarum. Gravis est etiam nobis ad viden-Ann, quonium dissimilis est aliis vita illius, & immutata limt vik ejas. Tanquam mugaces a filmoti sumus ab illo, & abstinet se à viis nostris tanquam ab immunditiis, & prosert movissima justorum & gloriatur patrum Deum se habere. Vi-Beamus ergo si sermones illius veri sunt, & tentemus que pentura sunt illi, & sciemus que erunt novissima illius. Si enim est verus filius Dei, suscipiet illum, & liberabit illum de manu contrariorum. Contumelia & tormento interrogemus illum, ut sciamus reverentiam illius & probemus patientiam ejus : morte turpissima condemnemus illum, erit enim respectus ex sermonibus illius. Hac cogitaverunt & erraverunt, exceecavit enim illos malitia illorum & nescierunt sacramentum Dei. B. Hæc prorfus omnia nude sonant Dominicam Passionem & corum obcæcationem, unde mirum est cum litterales fint, id est litteralem & non spiritalem quærant intelligentiam : quare huic literæ confomare contemnant. G. Quin in Ecclefiastico f qui & Je-Iu filii sirach sapientia Liber inscribitur, maniseste reperies unde rebellis Synagogæ colla fubijcias. Dicunt enim peccatorum confellionem esse inutilem & Sacerdotibus causa lucri fuisse inventam. Sed dicit Scriptura, g No confundaris confiteri homini peccata tua. Habes etiam in eodem de maledicto paternæ perditionis evidens argumentum. Scriptum quippe est: h Veh. vobis viri impii qui dereliquistis, legan Domini altissimi, etsi nati sucritis, in male: dictione nascemini: etsi mortui fueritis, in maledictione

e Cap. 2. v. 12. & Seqq. f Ecclesiasticus. g Cap. 4. v. 31. h Cap. 41. v. 11.

arit pars veltra. Quod si hoc de transgressione scriptæ legis dictum fuille responderint: quomodo ejus derelictores Sub maledictione nascuntur? Nunquid antequam nascaour quis, legis transgressor accusari debebit? Absit à no-Lis id opinari, qui in illum credimus de quo subditur: In sermone, inquit, ejus seluit ventus, cogitatione sua placabit abyssum, & plantavit illum Dominus Jesus. Quem quia non credunt, meritò quoque de illis, Paralipomenon liber scribit dicens: k Transibunt autem multi dies , in Ifrael absque Des vero, & absque Sacerdote, doctore, & absque legs. Super quo longa posset disputatio protendi. si nostri suppeteret vigor ingenii. Sed quia nostri propositi erat, ostendere ex divertis Scripturarum locis, infernum elle locum pœnarum, ad quem non solum nunc Infideles: verùm ante Redemptoris Incarnationem vergebant etiam Fideles, ex verbis quoque Job roi dubiæ fidem faciamus. Dixit enim, ! Dimitte ergo me paululum ut plangam dolorem meum, antequam vadam & non revertat ad terram tenebrosam & opertam mortis calizine, terram miscriæ & tenebrarum, ubi umbra mertis, & nullus ordo. sed sempiternus borror inhabitans. Certus profecto erat vir Dei, quia statim ex quo terrenze soccis mole solveretur, ad terram miseriæ & tenebrarum originali ducente conmisso descenderet. Unde post pauca supposuit : = In profundissimum informum descendent omnia mea. Acli patenter his verbis uteretur, non solum in infernum quem iph spelancam sepulchri vocant, sed in infernum profundissiinum: nec folum cum corpore, sed omnia mea, id est totus cum corpore & anima descendam: aut ibi originali tantum tenendus, aut aliquo actuali delicto puniendus. Unde quasi ambigendo subjungit, n Putasne saltem ibi requies erit mihi? Quasi diceret, Putasne, ibi in me ali-

i Cap. 43. V. 25. k Lib. 2. paralip Cap. 15. V. 3. 1 Job. Cap. 10. V. 20: m Cap. 17. V. 16. n Ibid. V. 16.

quod actuale inveniat flamma gehennalis quod puniat? Aut ibi tantum caus a originali tenear, & ita requiescere debeam? Non enim credendum est sanctos Patres. adventus Dominici præcessores, alia in inferno pertulisse tormenta, quam tenebras. Quod & beatus Augustinus de infantulis unius diei afferit, qui morte præventi, gratiam baptilmi nonfunt affecuti. Mitillima Namque erit illorum pœna, qui originali peccato nullum super addiderunt. Multa quidem & alia Dominicæ Nativitatis. Patrionis ac Refurrectionis testimonia, de veteris Testamenti voluminibus poterit diligens lector excerpere: sed quia propositum nobis est Trinitatem, qua Deus est, inter veteres Synagogæ cæremonias investigare, hujus fecundi Libelli terminemus opusculum, & ad materiæ tantæ impensas cordis præparemus affectum. B. Ita hoc fiat. ut quemadmodumPlato in Timæo dicit: Divinum priùs, invocemus auxilum, fine quo nihil omnino est validum, nihil frugi, nihil perfectum. G. Bonum confilium tuum vir Dei, & bene & bonum quod locutus es, & quamvis non sit speciosa laus in ore peccatoris: quia tamen de Trinitate sumus dicturi, in exordio, id est in capite tertil libri erumpamus in laudem Trini Dei, ut ita impleatur iterum quod dicitur, o In capite libri scriptum est de me.

# Libellus tertius.

Quàm bonus Ifrael Deus, quàm bona funt opera tua antiqua quæ oftendisti Patribus nostris, educens eos de terrà servitutis: sed quàm bona sunt, imò quàm optima funt opera tua novissima, quæ operatus est in medio terræ: eruens nos de carcere mortis, non in virgà Moysi, sed in brachio tuo extento: ut quantò major erat hæc Redemptio priore, tantò major esse ministere.

O Hobraer. Cap. 10 V. 7.

Redemptionis. Ibi epim Deus per hominem, non hominem sed corpus hominis à servitute liberavit; hie Deus corpus & animam id est totum hominem, à perpetua vinculo mortis cripuit. Ibi per lignum & aquam, hie per lignum, aquem, & fanguinem: Ibi fervus confervum. hic Dominus fervum; ibi fervus in ducem erigitur, hic dux & Dominus in servum humiliatur. O mira dignatio. & digna miratio! Justus condemnatur, ut injustus salvetur: Dominus plectitur & fervus absoluitur, mileretur servo qui non parcit Filio. O mitis crudelitas. O crudelis mifericordia! Cariorem incarcerat, qui minus carum decarcerat, imò fere aqualiter carum. Qua enim charites istà charitate amplior? Licet enim veritas dient, A Majorem charitatem nemo babst, et animam sugar ponat quis pro ampeir fair : est tamen major charitas ut animam fuam ponat quie pro inimicie suis. Nos autem cum inimici chemas Deo, pro nobis animam fuam pofuit. Quantis igitur mifericordize visceribus nos dilexit, qui ut nos diligeret, animam fuam odio habuit? O igitur fummum bonum, unum principiuum, Pater, Fili & Spiritus Sancte; unus diligens eum qui ab ipfo est, & unus diligens cum de quo est, & ipia dilectio : & tamen unum, diligens, dilectus, dilectio. Non tres effentiz, sed tres personæ, quos etsi diversificat personalie proprietas, unit tamen ejusdem effentiæ æqualitas: unus ingenitus, unus genitus, unus procedens: una deitas, una beatitudo, una æternitas: ex quo omnia, per quem omnia, in quo omnia. Da nobis quælumus invenire quod quarimus, affequi quod investigamus, da luce repertà in te conspicuos animi oculos configere. De fontem lustrare boni, aperi thesaucos sapientia tuz, seple vala cordium nostrorum, quae etsi bonis operibus vacua, vino tamen & oleo fidei fuz refecta funt. Firma calami nostri vestigium, ut quod de Trinitate qua Deus ante revelatze tempus gratize Patres sensere fanctis fimi

first . ita proferamus in lucem; ut non incidamus in errorem. Ita superbientis Synagogæ jacula recondamus, ut tamen hæresim caveamus, per eum qui natus de Virgine hæreticam interemit pravitatem. Amen-Est quidam apud nos Castellione Judaus quem omnium vicinarum vrbium seu oppidorum Hebræi Magistrum appellant. Dum ergo nudiustertins antonomastice cum eo disceptaturus me signo crucis armassem, ad conventum malignantium fidenter descendi, multaque cum eis de legalium mandatorum observatione contuli. Magnà autem jam longis conflictationibus diei parte confumptà, tandem de suo Metlia sermo habitus est. Super quo diu disputantes, ad ultimum de conditione primi hominis mentionem fecimus : unde ilatim occalione sumptà materiam disputationis ad Trinitatem transtuli, & ab hoc puncto incoepi, b Facianus homineme ad imaginem & similitudinem nostram. Quis inquam loquitur & ad quem? Deus inquit ad Angelos, confilio eorum volens hominem facere. Quo andito in rifum pro rumpens, antequam fecundam inferrem quaftionem. cachinnando subjeci : Dic queso ad imaginem, Craatoris, an Angelorum factus est homo? Creatoris, inquit. Quidelt ergo (dixi) quad sequitur, Ad imaginum nofram? Cum enim ad imaginem Dei folius factus fit homo, eth ad Angelos dixillet Facianus: fingularitatem tamen confiderans fue persone, dixifle debuerat, 43 imaginum mean, non naftran : Nober cuita pronomen non unius, sed plurium personarum designativum est: unde prima persona intrinsecta est, extrinsecta veró tertie. B. Quelo te ut luper hunc locum diuties immoremur. & quid hiper hoc judicandum fit , paucis absolvamue, G. Nequagnam possumes nili prout Spiritus Sanctus dabit cloqui nobis, super hisse expediri. Pratered vereor fi tantum onus aggressus fuero, operis ne pondere pressus succembrum lebori, & frustra restata relinguam. Veren . wis

quia script um est, c Aperi os tuum & ego implebo illud: Licet de propriis viribus diffidamus, corum tamen vestigia qui super hoc scripsere sequentes, prædictum versiculum paucis absolvemus, & Faciamiu hominem ad imaginem & similitudinem nostram. Loquitur Pater ad Filium, dicens Faciamus hominem & dicit ergo faciamus ad Filium, quia per ipsum omnia facta sunt. Pater enim operatus est omnia per Filium, & Filius est cooperator omnium, quia quando e præparabat montes, aderam, cum eo cuncta componens. Facianus, ait ad Filium: fed nunquid & ad Spiritum Sanctum? Verè & ad Spiritum Sanctum. Si enim ad Filium tantum loqueretur. F Faciamus hominem ad imaginem noftram: ad imaginem tantum Patris & Filii, factus effet homo. Sed constat quia ad imaginem Trinitatis factus est homo, ergo ad Filum fuum & ad Spiritum Sanctum locutus est Pater, B Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram. In quo illud profectò notandum est quod & Faciamu pluraliter dixit, & Nostram: utrumque enim pluraliter dictum est, Faciamus & Nostram, & nisi ex relativis accipi non oportet. Non enim ut ait Augustinus, ut sacerent Dii vel ad imaginem Deorum: sed ut facerent Pater & Filius & Spiritus Sanctus, Prætereà fi ad Angelos dixiffet Faciamus, probabile quidem effe videretur, ad imaginem quoque Angelorum hominem factum fuiffe: & non folum Deum creatorem, sed etiam Angelos factores hominis & quasi concreatores extitisse. Exempli gratia, Tu cum sis Sacerdos & satis litteratus, si ad Laicum quendam prorfusque expertem litterarum & quasi brutum animal, loquereris dicens; Eamus frater, celebremus Missam, cantemus Vesperas, vel aliquid simile: in quo te folum & non illum valere constaret, nonne illum cui hæc diceres, coadjutorem taum, taique minis-

c Pfalm. 80. V. 11. d Gon. 1. V. 6. e Prov. 8. 27. f Ibidem g Ibidem.

sisterii seu officii participem posse sieri significares? B. Profectò ita esset, sed nunc ad sequentia transeamus, grandis enim nobis restat via. Nec tamen illud silentio prætermittendum est, quod superius eis objiciendum esse censuisti. G. Quid est quæso illud? B. Quare secundæ diei opera benedictione caruerunt? G.Cum quemdam nudius tertius satis magnæ autoritatis \* Theologum fuper quæftione hac confulerem folutionem mihi rescripfit, qua etfi quæftioni satisfecit, quærenti tamen non suffecit. Exemplum verò Epistolæ quam mihi direxit, hoc est. Magistro Gualtero amico suo, Magister Petrus salutem & dilectionis sinceritatem. Cum de proprio ministrare non valcam, quod esurienti palato sufficiat, pro me Spiritus Sanctus respondet, qui hujus scrupulosa quaftionis folutionem Patribus infinuavit Orthodoxis. Ex quorum traditione accepi, quoniam secunda dies à binario denominatur, binarius autem infamis est numerus. Cum enim divisionem recipiat, schismatis discordiam fignat. Deus autem amator est pacis & unitatis, in cujus rei mysterium, opus secundæ diei benedictione frustratur. Vel quod probabilius, inquit, & dies secunda & tertia communem habent aquas materiam. In fecundo enim die divisit Deus aquas superiores ab inferioribus interponendo firmamentum, tertià verò congregavit aquas quæ erant sub firmamento, ut per alveos & canales subterraneos diffluerent. Ut ergo communis erat materia, ita communis debuit esse benedictio: unde secundæ diei benedictio in tertium reservata est, quasi à communi accipienda. Vale. Sed quia illi qui ita senserunt & bene exposuerunt, & ipsi homines fuerunt: & nos cum homines simus, licet non illos æquiparantes. venemur tamen in hujus quæstionis saltu diutius: ut quemadmodum de Jonatha legitur, h Mel si inveneri-

<sup>\*</sup> Responsie M.Petri Gantorie Paristensis. h x Reg.

mus, summitate saltem virgæ attingamus. Binatius ergo quemadmodum jam prætaxatum est, sectionem recipit divisionis, & est quasi quadam meta dividens unitatem & unitatem. Sed quid execrabilius, quid maledictione dignius, quam ita Trinitatem ab unitate dividere, ut vel tres credantur Dii in Trinitate, vel una tantùm in Deitate persona? Nonne Arrius de familia binarii fuit, qui sic Trinitatem ab unitate divisit, ut tres esse personas in Trinitate adstrucret. & non unitatem sub-Rantiæ in illå Trinitate reciperet? Sed nunquid etiam Sabellius cum binario benedictione caruit, qui fic unitatem essentia in Deitate credidit, quòd personarum Trinitatem ab unitate divisit? Caruit igitur benedictione binarius, eo quòd unitatem excedat, & ab ea dividat Trinitatem. Sic ergo credendæ sunt tres in Trinitate personæ, ut eorum trium id est Patris & Filii & Spiritus Sancti, una credatur effentia effe in Deitate. Quicunque autem huic diversum vel ab hac fide divisum crediderit, & in ovile ovium id est in sanctam Ecclesiam per ostium qui Christus est non intraverit: ille fur est & latro, dignusque ut cum binario anathemate feriatur. Hæc est enim sides Catholica, quam nisi quisque sideliter firmiterque credident, salvus esse non poterit. Hic est triplex funiculus, qui difficile soluitur. Hic est numerus, de quo Poetam fomniasse crediderim, qui dicebat:

Trina tibi hac primum triplici diversa colore, Licia circundo, terque bac altaria circum

Effigiem duce.

Et quali exponens unitatem, ternarii, quare ista ter fieri jusserit, adjungit dicens,

Numero Deus impare gaudet.

Et Iterum,

Nette tribus nodis ternos amarile colores.

B. Verè etenim Dominus est in loco isto, & ego nesciebam. Verè hic est fanus mellis quem te venàri proponebas, quem in saltu littera per Jonatham id est columbae donum,

donum, videlicet per donum Spiritus fancti invenisti; quem etsi non ad plenum hausisti, summitatem tamen virgæ, id est summo tenus ore quodammodo degustasti. 6. Videamus prætereà de Trinitate quæ Deus est, quomodò senex sidelis qui prima credendi via est, sensent Abraham, beati seminis serus pater. Qui cum sederet ad oftium tabernaculi, apparuit ei Dominus in valle Mambre, in iplo fervore diei. Cumque elevasset oculos, apparuerunt ei tres viri flantes prope eum. Quos cum vidisset, cucurrit in occursum eorum de ostio tabernaculi. & adoravit in terram & dixit : & Domine fi inveni gratiam in oculis tuis ne transeas servum tuum, sed afferam pauxillum aqua, & laventur pedes vestri, & requiescite sub arbore. Ponam buccellam panis S confortate cor vestrum, posted transibitis, idcirco enim declinastis ad servum vestrum. Qui dixerunt, Fac at locatus es. Festinavit Abraham in tabernaculum ad Saram, dixit que et; Accelera, tria sata similia sommiscens & fae subcinerities panes. Ipse verò ad armentum cucurrit, & tulit inde vitulum tenerrimum & optimum, deditque puero qui festinavit & coxit illum. Tulit quoque butyrum Glac, & virulum quem coxorat, & posuit coram eis: ipse vero stabat juxta ees, sub arbore. Cumque comedissent, dixerunt ad eum; Ubi eft Sara uxor tua? Ille respondit, Ecce in tahernaculo est. Cui dixit, Revertens veniam ad te vità comite, & habebit filium Sara uxor tua. Vides igitur Cariffime ouomodò Abraham aliquando pluraliter ad tres, aliquando unus ad Abraham, aliquando tres, Et non mirum, quia hi tres unum funt. Sed quia beatus Augustinus super hoc capitulum in Libro De Trinitate diutius immoratur, disputationi ejus aliquid super addere non audemus. Hoc tantum de illo dixisse sufficiat, ex præcedentibus debere intelligi quod Trinitas in personis & una sit essentia Trinitatis. Quod & in sequentibus innuit, loquens ad Moysem Dominus & dicens: & Ego sum qui ∫im,

i Genes. 8. v. 3. k Exodi. 3. v. 14. Z 2

sum. Sie dices filisi Israël, Qui est, miset me ad vos. Ecse ego, pronomen substantiam significans præmittitur, & ter repetitur verbum substantivum, sum qui sum, & qui of: quibus verbis nihil aliud quam unitatem essentiæ & Trinitatem personarum figurari credendum est. Quod profectò confirmant consequentia sancti Euangelii secundum Movsen, ad quem locutus est iterum Dominus dicens. 1 Hac dices filiis Ifraël, Dominus Deus Patrum vestrorum, Deus Abraham & Deu Vaac & Deus Jacob, missit me ad vos. Attende diligenter, Dominus Deus Patrum vestrorum, Ecce unitas essentiæ designatur: Deus Abraham, Dem Isaac & Dem Jacob, ecce Trinitas personarum. Deus Abraham, Deus Pater qui in multis Scripturæ locis Dei Patris figuram gerit; Deus Isaac Deus Filius, in tipum cujus ad immolandum ductus est: Dout Facob Deus Spiritus Sanctus, in cujus mysterium unxit lapidem, juxta illud Isaiæ, m Spiritus Domini super me, ed quod unxerit me. Est ergo sensus, Dem Abraham & Deus Mage & Deus Facob, id est Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus Sanctus. Alioquin quare istorum trium Deus tantum & tam frequenter diceretur. & non etiam Deus Moyfi & Deus Samuelis & Deus David: nisi ut Trinus oftenderetur, & ut quaternitas in Trinitate non admitteretur. Confistamus hic paululum contra servos inutiles, contraffidei immicos. Adeste ergo O Judæi, & cantare pares & respondere parati. Si Trinitatis mysterium fanctos Nativitatis Dominicæ præcurfores penitus latuisset, quare cum tantà veneratione ternarium Scriptura vetus amplecteretur? Jubet enim Dominus Abraha, Sume, inquit, " vaccam triennem, & capram trimam & arietem annorum trium. Audit Esaias Seraphim clamantes alter ad alterum, O Santius Santius Santius Dominus Dous sabgoth. Ait etiam, p. Dominus juden nofter, Domi-

<sup>1</sup> Ibid. v. 16. m Cap. 61. v. 1. n Gen, 15. v. 9. Cap. 6. v. 3. p Cap. 33. v. 24,

Dominus legisfer noster, Dominus Rex noster, Nota ordinem. verborum. Hinc simile dicit Psalmista, q Benedicat no Dem Dem noster, benedicat nos Deus. Benedicat nos Deus Pater, Dominus Judex noster, sed modò judicium omne dedit Filio. Benedicat nos Deus noster, legifer noster, qui nos redemit, qui nobis legem gratize dedit: Benedicat nos Deus Spiritus Sanctus, Rex noster. Audi & Jeremiam dicentem, F Templum Domini, templum Domini, templum Domini oft. Item, ( Ego Ego sum, Ego vidi, diçit Dominu : & beu, beu, beu. Et in Ezechiele, & Hen, ben, ben Dominus: Deus. Sed quid plura? Si adhuc infideles credere non vultis Trinitatem, consulite Eliam, quare expandit se atque mensus est super puerum tribus vicibus, & quare hydrias aquæ super holocaustum & super ligna ter justit esfundi. Scriptum quippe est, a Implete quetuor bydrine nque, & effundite Juper holocaustum & Super ligna: Rursusque dixit, Etians secundo bot facite: qui cum fecissent & fecundo ait, etiam tertio id ipsum facite: fecerunt & tertio, & currebant aquæ circa altare, & fossa aquæductus repleta est. Videtis quomodò in trinà effusione, confummavit holocaustum fuum vir Dei?Prætered liber Machabæorum fecundus ad idem nos invitat, qui de Heliodoro & satellitibus ejus sic scribit. \* Apparuit illi quidam equus, terribilem habens Sessorem, optimu operimentis adornatus, isque Heliodoro cum impețu priores calces elisit : qui autem ei sedebat, videbatur arma bahere qurea. Alii etiam apparuerunt duo juvenes virtute decori, optimi gloria, speciosique amittu. Sed quid dicam de beato Job, quem vos quia incirconcifum dicitis, for san non recipietis? In libro quidem ejus scriptum est. Y Ecce bac omnia operatur Deus tribus vicibus per singulos, ut revocet animas corum à corruptione, & illuminet luce viven-

q Psal. 66, v. 6. r Cap. 7. v. 4. U 11. f Cap. 32. v. 17, t Cap. 11. v. 13. u 3 Regum. 18. v. 34. x 2 mac-babaerum Cap. 3. v. 25, y Job. Cap. 33, v. 29.

tium. Semen Canaan & non Juda, quid ad hoc respondebitis? Sufficiuntne vobis testimonia hæc? Non equidem. Ouomodò enim paries ædificabitur, ubi fundamentum deficit? Si enim quæ furfum funt saperetis, non quæ super terram : Isaiæ saltem oraculo crederetis, qui Filium Dei tam aperte loquentem introducit, ut nemo Gentilis etiam, nedum Judæus quicquam contra hiscere audeat. In eo quippe scriptum est, 2 Audi me Facob & Israel, quem ego voco: Ego ipse, ego primus & ego novissimus. Manus quoque mea fundavit terram, & dextera mea mensa est colos. Ego vocabo cos, & stabunt simul. Congregamini omnes vos & audite, quis de sis annuntiabit bec? Dominus dilexit eum, faciet voluntatem Juam in Babylone, & brachium suum in Cuidais. Ego , Ego locutus sum & vocavi eum, adduxi eum & diretta est via ejus. Accedite ad me, & audita boc: non à principio in abscondito locutus sum, ex tempore antequam fierent, ibi eram : & nunc Dominus Deus misst me, & Spiritus ejus. Quis est porrd iste tam imperiosa authoritatis, qui sic loquitur? Constat enim quia Deus est & non homo qui dicit : Ego ipse, ego primus & ego novissimus, & ex tempore antequam ficrent, ibi cram. Sed nunquid Deus pater est qui loquiter, aut Deus Spiritus Sanctus qui dicit, Ego primus & ego novissimus. Deus procul dubio est: & Antequam fierent, ibi eram. Sed quis dicit, a Nunc Dominus Deus misst me & spiritus ojus? Cum Pater nunquam missus legatur, Pater profectò non est, sed Filius ejus est. B. Quia de filio Dei fecistis mentionem, quiddam mihi jam pridem accidit. quod te latere non volo. Cam enim perendie cum quodam de filiis Belial, de eorum superstitione contenderem, quæsivit à me Ismaelita, Ubinam inquit frater, qui Filium Dei credis, invenisti quòd Deus habuerit filium? nisi forte homines filios Dei adoptive appellare velis? Hujus quæstionis necessitate coacti, compellimur mittere

tere in dexteram navigii rete, & Scripturarum aquas rationis fuscina rimari: si forte piscando in eis, incidemus in Filium Dei. G. Beatus venter qui te portavit & ubera quæ fuxisti, quia petitio tua non est digna repulsa: sed quemadmodum consuluisti, fiat voluntas tua. Videamus ergo quid de Filio Dei ille Salomon Rex sapientissimus dixerit, quem etsi constat fuisse idololatram: certum tamen est quia de eo nihil dixerit hæreticum. Hic autem in Coëlet id est proverbiorum libro, de Filio Dei fic loquitur : b Stultiffimus sum virorum & sapiontia bominum non est mecum, non didici sapientiam & novi sandorum scientiam. Quis ascendit in celum stque descendit : qui continuit spiritus in manibus suis ; Quis colligavit aquas quafi in vestimento? Quis suscitavit omnes terminos terra? Qued nomen ejus est, & quod nomen Filii ejus, si nasti? Animadverte itaque lermones istos, & auribns percipe verba Regis hujus, ut videas & scias de quo loquitur hic, utrum de aliquo Dei secundum adoptionem, filio: an de substantiali & conterno sibi unigenito, cujus nomen tam affectuose quærit & investigat ? B. De illo quidem & illius nomine quærit cujus c Nomen admirabile aft in universaterra, d & cujus nomen super omne nomen. G. Ita profecto est ut arbitraris, non solum enim hic, verùm in libro Sapientiæ de coæquali Deo Patri Filio idem. fcribit his verbis : e Videamus , inquiunt , Judai si Jermones illius veri sunt, & tentemus qua ventura sunt illi, & Sciemus qua erunt novissima illius. Si enim est verus Filius Dei , Suscipiet illum & liberabit illum de manu contrariorum. f Ecce nunc palam loquitur & proverbium nullum dicit. Verum enim filium Dei dixit, ad differentiam eorum, qui non natura sed nuncupatione Filii Dei vocantur: de quibus Pfalmista dicit, & Ego dixi Dii estis & filii Excelfe emnes: de quo manifestius in Euangelio veritas dicit:

b Cap. 30. v. 2. c Pfalm 8. v. 10. d Philip. 2. v. 9. c Sap. 2. v. 17. f Joan. 16. 19. g Pfalm. 82. v. 6.

h Omnis qui fècerit voluntatem Patris mei qui in cælis eft, ille meur frater & mater & foror eft. Si ergo fratres Christi. & filii funt Dei. Habemus itaque duo congrua de Filio Dei in Salomone testimonia, quæ si filiis perditionis non fufficiunt, ad Danielem revertendum eit, apud quem Nabuccodonozor in fornace Filium Dei intuens ait : i Ecce ero video veros solutos quatuor; ambulantes in medio ignis. & nibil coruptionis in cis oft, & species quarti fimilis oft Filio Dei. Audi Israel, audi idololatram, audi alienigenam, acquiesce Gentili qui credere respuis Salomoni. Ouis est ifte Filius Dei? Porro ifte est Filius Dei? qui longo post tempore mirabiliter filius hominis fieri dignatus est. Mirabiliter dicamus, an miserabiliter? sed ut verius fateamur, & mirabiliter dicamus & miserabiliter: quia O quam admirabile commercium ! Creator generis humani animatum corpus sumens, de Virgine nasci dignatus est. Miferabiliter in nobis, quia & Vere langeres nostros ipse tulit, & dolores nostros ipso portavit: Item mirabiliter in fe . quia Mirabile mysterium declaratur, Deus bomo fallus eft : Et quia , I Exinanivit semetipsum , formam servi accipiens. Miserabiliter autem in nobis, quia werus Samaritanus iter faciens, venit secus vulneratum, & videns eum, misericordià motus est. 4 Hec oft igitur mirabile in oculia nostrie, hoc est illud novum quod Dominus se creavisse super terram afferit, per Jeremiam prophetam dicentem: 9 Revertere virgo Israel, revertere ad civitates istas, usquequo delitius dissolverus silia vaga? Quia creavit Dominus novum super terram, fæmina eircumdabit virum. Et notandum quod magis proprie dixit, Gircumdabit; quam si dixisset, Generabit. Generatio enim propriè dicitur, quando viri recepto semine mulier imprægnatur. Verum quia illa Salvatoris ge-

h Matth. 12. v. 50. i Cap. 3. v. 92. k Isia 53. v. 4. l Philip. 2. v 7. m Luca. 19. v. 33, p Pfalm, 117. 23. O Cap. 31. v. 22.

neratio de purâ carne Virginis absque aliquâ virilis seminis præjacente materià provenit, Circumdabit pulchrè dictum est. & non Generabit: sane tamen utrumque dici potest. Habemus itaque quod quærebamus, manifesta videlicet de Filio Dei testimonia. Nunc autem ad tertiam in Trinitate personam Spiritum sanctum, calamum transferamus, quem quidam ventum esse vel sibilum auræ mentiuntur. Super quo beatus Hieronimus in Hebraicis quæstionibus ita scribit : P Et spiritus Dei ferebatur super aquae, pro eo quod in codicibus nostris scriptum est farchatur, in Hebraco habetur, marahahephet, quod nos appellare possumus, incubabat sive confovebat, in fimilitudinem volucris ova calore animantis. Ex quo intelligimus non de spiritu mundi dici, ut nonnulli arbis trantur: sed de Spiritu Sancto, qui & ipse vivificator omnium à principio dicitur. Dicant ergo falsitatis assertores, qui Spiritum Sanctum ventum volunt accipi, quomodo constat quod q Verbo Domini cali firmati sunt, & Spiritu oris ejus, omnis virtus eorum? Nuper enim accidit, quod tibi relaturus fum. Nudius tertius ut mihi moris est, cum vacuus essem, die solemni Dominica descendi in domum cujusdam Hebræi, quasi aliquid novi auditurus. Interrogatus igitur à me quid effet Spiritus Sanctus, ventum esse respondit: Quid est ergo, inquam, quod dicit David, & Cor mundum crea in me Deus & Spiritum rectum innova iu visceribus meis. Ne projicias me à facie tuâ & Spiritum Sanctum tuum ne auferas à me. Redde mihi latitiam salutarie tui, & spiritu principali confirma me. Prætered liber, inquam, beati job, non videtur velle Spiritum Sanctum aliud esse, quam ipsum Deum. In eo enim Heliu filius Barachel, deSpiritu Domini scribit ita dicens: Spiritus Dei fecit me, & Spiraculum omnipotentis vivificavit me. Die igitur, similiter dixi, quisest

p Ges. 1. v. 2. q P/al, 32. 36. r P/alm, 50. v. 12. f Cap. 33. v. 4.

iste quo innovari David desiderat, pro quo ne sibi auseratur interpellat, per quem se confirmari concupiscit? Sed quis est iste Spiritus Dei, à quo se factum Heliu suisse testatur? Nonne hic est Spiritus de quo ait Psalta egregius Israël . \* Emitte spiritum tuum & creabuntur . & renomakis facion terra? His & aliis authoritatibus ad hoc adversarium veritatis impuli, ut Spiritum sanctum Deum esse. & eundem Spiritum ventum esse fateretur. Tum ego, Spiritus Sanctus, inquam, te judice ventus est, & Deus Spiritus Sanctus est: ergo & Deus ventus est. B. Profecto yere & syllogistice argumentatus es, nunc autem de Spiritu Sancto profequamur, ut cuius inflinctu hoc Opus incoepimus, eo confummante peragamus. G. Fiat ut postulasti, authoritates etiam Prophetarum de Spiritu Sancto quos eodem inspirante proferunt, in unum colligamus. Ait ergo Salomon in libro sapientia, u Spiritus Sanctus disciplina effugiet fictum, & auseret se à cogitotionibus que sunt sine intellectu. In codem, & Spiritus Domine replevit orbem terrarum. & hec qued continet omnia, scientism habet vocis. In Isaia quoque scriptum est, y Gandium ouagrorum pascua gregum, donec essundatur super nos Spiritus ab Excelfo. Item Z Effundam Spiritum meum super sementum. In eodem, a Spiritus Damini super me. co quad unxerit me Michaas quoque ait. h Ego sum repletus mirtute Spiritus Dei. In Zacharia etiam invenitur, C Non m exercitu, neque in robere, sed in Spiritu mee, dicit Dominur Deus. Sed quid irem per fingula? Si linguis hominum loquerer & Angelorum, non tamen hunc de quo agimus Spiritum explicare possem. Facturi igitur finem, modumque cursui imponentes, bravium postulamus, non aurum argentumve, seu etiam sæcularis auræ laudisque favorem mundanæ. Verum ab illo remunerari petimus

<sup>\*</sup> PJalm. 103. V. 30. U Cap. 1. V. 5. X. lbid. V. 7. Y Cap. 32. V. 14. Z Cap. 44. V. 3. 2 Cap. 61. V. 1. b Cap. 3. V. 8. C Cap. 4. V. 6.

petimus, cui servire regnare est, de quo & à quo diximus, quidquid benediximus. De cætero ab illis qui hoc Opus lecturi sunt, si quis tamen hoc captus amore leget, de omissis vel non sanc dictis, veniam postulamus: ut & de benedictis Deo grates persolvat, eumque pro nobis imploret: quatenus viam universæ carnis ingressuri, præsto habeamus defensorem nostrum misericordem & pium Dominum Jesum Christum, cui est honor & gloria cum Patre & Spiritu Sancto per omnia sæcula fæculorum, Amen.

EXPLICIT.

